


NILAI ETIKA DALAM PERBILANGAN ADAT PERPATIH
MENURUT PANDANGAN ISLAM

OLEH

NOR HASIAH BINTI HARUN

LATIHAN ILMIAH INI DIKEMUKAKAN BAGI MEMENUHI
SEBAHAGIAN DARIPADA SYARAT-SYARAT UNTUK
MEMPEROLEHI IJAZAH SARJANA MUDA '
PENGAJIAN ISLAM DENGAN KEPUJIAN

JABATAN AL-QUR'AN DAN AL-SUNNAH
FAKULTI PENGAJIAN ISLAM
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI 43600, SELANGOR DARUL EHSAN

SESI 1990/91



Latihan Ilmiah ini ku abadikan buat :

Ayanda bonda yang tercinta,
Pengorbananmu ku sanjung tinggi,
Terima kasih di atas kesabaranmu
mendidik, membimbing serta
menanti kepulanganku.

Harapanmu untuk melihat anakmu ini
menjadi insan yang berilmu

dengan ‘kertas segulung'

Isyaallah telah ku tunaikan.

Doakan semoga, aku menjadikan
ia sebagai alat untuk menambah
keimanan dan ketakwaanku pada
Ilahi serta membimbing keluarga
dan bangsaku.

Doaku untukmu,

"Ya Allah, ampunilah dosa kedua
ibubapaku, berkatilah umurnya
dan masukkan mereka berdua
dalam golongan hamba-hamba

yang beriman, beramal soleh
serta sentiasa di bawah hidayah
dan Cinayahﬁu, Amin ..."

Ikhlas dari anakmu,



PENGAKUAN

"Saya akul karya 1ini adalah hasil kerja saya
sendiri kecuali nukilan-nukilan dan ringkasan-
ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya

jelaskan sumbernya”.

Oy

__________________ (NOR HASIAH HARUN)
15 Ramadhan 1411



ii

PENGHARGAAN
O | S | P [ R
pY—dl 5 3Yatl 5 Geedladl o, ellowesl
Lol iy dl g Flon " 800 (e
s gmelaedl 5 emo g ol e g Demn

Alhamdulillah, setinggi kesyukuran ke hadrat 1Ilahi kerana
dengan limpah kurnia serta izin dan CinayahNya terutama penulis
telah terselamat daripada peristiwa ngeri 9hb. Mac, 1991 Jam 3.10
petang, maka penulis berjaya menyempurnakan Latihan Ilmiah ini. Di
sini penulis ingin merakamkan setinggi-tinggi penghargaan dan ucapan

terima kasih kepada

[i] Ustazah Hasnah Hj. Salleh, selaku penyelia kepada
Latihan Ilmiah penulis di atas kesudian beliau
memberikan bimbingan dan meluangkan masa kepada
penulis sehingga penulis dapat menyiapkan Latihan

Ilmiah ini.

Yang  berbahagia En. Haji Ahmad Tainu, Ketua
Penyelidik Koleksi Budaya, Seremban, Ustaz Haji
Mustaffa Haji Ahmad, Ustaz Ali Baharom, En. Haji Md.
Sharif Fakeh Hassan dan Encik Sulaiman Kadimi,
Pegawai Pesaka daerah Kuala Pilah, vang telah banyak
memberi bimbingan, penjelasan serta pandangan

berhubung dengan kajian ini.

(ii] Yang dihormati dan dikasihi para pensyarah di Fakulti

Pengajian Islam, khasnya para pensyarah di Jabatan



[iii]

1

Pengajian  Al-Qur'an dan al-Sunnah, semoga segala
ilmu yang dicurahkan kepada penulis dan rakan-rakan
selama di kampus ini diberkati Allah serta memberi

manfaat di dunia dan diakhirat.

Kak Ina yang telah menaip Latihan Ilmiah ini, rakan-
rakan seperjuangan yang terlibat sama ada secara
langsung atau tidak membantu penulis menyiapkan

Latihan Ilmiah ini terutama Liza, Kak Nah dan Misran.

Akhir sekali teristimewa kepada keluarga tercinta,
ayahanda dan bonda, alang, akak, anak saudaraku
Najwa, Pak Teh sekeluarga , sext@ Pak Long se-
keluarga serta Pak Anjang sekeluarga, doa kalian

telah mengiringi kejayaan ini.

Nor Hasiah Binti Harun {(22700)
Jabatan Pengajian Al-Qur'an dan al-

Sunnah,

Fakulti Pengajian Islam,
Universiti Kebangsaan Malaysia

43600 Bangi,

Selangor Darul Ehsan.



SINOPSIS

Latihan Ilmiah ini membincangkan nilai etika yang
terdapat dalam kata-kata perbilangan adat yang
ada di dalam Adat Perpatih. Penilaiannya lebih
khusus terhadap kata-kata perbilangan yang
menyentuh tentang sistem nilai dan talsafah,
sistem kekeluargaan dan kemasyarakatan, sistem
ekonomi, sistem politik dan  hukum adat.
Perbincangan ini mengandungi tiga bab yang khusus.
BAB I : Penulis menyentuh tentang sejarah
kedatangan Adat Perpatih dan Agama Islam ke Negeri
Sembilan secara rengkas, pengertian adat serta
menghuraikan sistem-sistem yang telah dinyatakan.
BAR II : Membincangkan pengertian etika dari
sudut falsafah barat dan Islam. Di dalam bab ini
juga penulis muatkan nas-nas syarak sama ada
daripada al-Qur'an atau Hadis dan juga pendapat-
pendapat ulamak vyang bersesuaian ataupun vyang
bercanggah dengan kata-kata perbilangan tersebut.
BAB IITI : Penulis bawakan pandangan tokoh-tokoh
agama di Negeri Sembilan serta pandangan penulis
sendiri, sejauhmanakah kata-kata perbilangan adat
itu bersesuaian dengan ajaran Islam. 2khir sekali
penulis membuat kesimpulan secara menyeluruh
berhubung dengan tajuk ini.

iv



KANDUNGAN

JADUAL KANDUNGAN

PENGAKUAN .vcicesvnviaiinvunana S R SRR AR S R

PENGHARGAAN ......cciiviiinnnvonsas § R S R

SINOPSIS ......c.uns baaE B PR EERER O T TP

JADUAL KANDUNGAN .ivsvssssnnmnnsanssoanisanssaarnusnss

SINGKATAN KATA ... ..iiieiaianen R SRR EE A Y T

TRANSEITERRASL & e swnwnan v dea@nas o doiBundi vy veiduues

PENDAHULUAHN ittt ittt s etincenananasacssinns

BAB I - ADAT PERPATIH

1.1. Sejarah Kedatangan Adat Perpatih Ke Negeri

SETBI IO emmee e mrmmemn s ITP— R
1.2, Pengertian AGat cisncisuamvsumainsssonsennraans
1.3. Sistem Adat Perpatih .....iiiiiiiiiiiiiiiiainies
1.3.1. Sistem Nilai Dan Falsafah Adat ..........

1.3.2. Sistem Kekeluargaan Dan Kemasyarakatan ..

L33, Sisken ERDIOME cameas ws 5 snmaows o mamms
.04 Shckam PolitiE e i copvpereres @s e :
1.3.5. Sistem Hukum Adat .......civiiiaininnn G

BAB II - KONSEP ETIKA

2.1. Pengertian Etika ...icoviiiiinaiinerainnannanas

2.2. Nilai Etika Yang Terkandung Dalam Sistem Nilai

Dan Falsafah Adat .......... e e araaeaa e raaas

HALAMAN

it

iv

vii

viii

11

12

38

43

50

67

12



JADUAL KANDUNGAN

2.3. Nilai Etika Yang Terkandung Dalam Sistem
Kekeluargaan Dan Kemasyarakatan .......ocuun.an
2.4. Nilai Etika Yang Terkandung Dalam Sistem
Ekonpml  wavwen s suwewni o sewas 2 is Vel O KREhE di e
2.5. Nilai Etika Yang Terkandung Dalam Sistem
ERIIELE  wvewsna s vansawn vs wnaws va A — A
2.6. Nilai Etika Yang Terkandung Dalam Sistem Hukum

AL  cwwpaeEy iy EREERAE NS Aan I PR e N LR es

BAB IV - PANDANGAN DAN KESIMPULAN

3.1. Pandangan Tokoh-tokoh Rgama Masyarakat Adat
Perpatih ot eemnsmms e mevness connmas su omaans

3.2« Pandangdil Penulis s cesw sessaen s sovames waesses

KESTMBEBERN o sovmwin sn sosainwas Qe vavel cvsyes & dueaey

vi

HALAMAN

85

102

108

125

163

175

180



vii

SINGKATAN KATA

2.8, “Alayh al Salam

cet. cetakan

Bt Doktor

Prof. Professor

ed. diedit oleh

H Hijrah

him. halaman

ibid di tempat yang sama
Fil. jilid

Jize. juzuk

k.w. Karrama Allah Wajhahu
M. Masihi

o 7 o6 agg 89 penterjemah

Polly Radiya Al1ah “anhu/®Anha
S.2.W. Salla Allah Canhu/®Anha
S.W.t. Subhanahu Wa Ta“ala
t.pt. tanpa penerbit

t.bhs tanpa tarikh

t.tp. tanpa tempat



viii

TRANSLITERASL
Huruf Arab Hurut Latin Huruf Arab  Huruf Latin

¢ ; . ]
I _ i ‘
3 b 5 z
w t g c
& th i gh
C J s £
. h i q
( kh ol k
¥ d J 1
" dh ’ m
2 1 " n
2 z I h
e s B W
hl sh s y
L 3 s £

Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong

a i
i

Fe
u Z

-1
G

e |
Lo
G A

ay

aw

S a 7

a7~




ix

PENDAHULUAN

Kata perbilangan adat merupakan dasar hukum  dalam
pentadbiran Adat Perpatih. Istilah-istilah lain yang terangkum di
dalamnya ialah pepatah petitih, gurindam, kata bidalan dan pantun.
Kata-kata perbilangan ini diciptakan oleh orang-orang HMinangkabau
dahulu adalah berdasarkan kepada pengalaman setelah merenungi alam
sekeliling. Cuba amati kata pantun ini :

Penakik pisau seraut

Ambil galah batang lintabung

Seludang jadikan nyiru

Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gqunung

Alam terkembang Jjadikan guru.

Kata-kata perbilangan adat ibarat kata mustika yang
berharga. Di dalamnya akan ditemui pepatah-petitih yang amat tinggil
nilai falsafahnya, sekaligus memperjelaskan hubungan antara ajaran
adat dengan ajaran syarak

Pada adat

Menghilangkan yang buruk

Menimbulkan yang baik

Kata syarak

Menyuruh berbuat baik

Menegah berbuat Jjahat

Oleh vyang demikian, kata-kata perbilangan ini telah
mendorong hati penulis untuk membuat kajian yang lebih tertumpu
kepada kata-kata perbilangan adat, seterusnya membuat penilaian
sejauhmanakah kesesuaiannya dengan ajaran Islam. Semoga usaha ini

memberi manfaat kepada para pembaca dan  terutamanya kepada

mereka yang hidup dalam masyarakat Adat Perpatih.



BAR I
ADAT PERPATIH

1.1. Sejarah Kedatangan Rdat Perpatih Ke Negeri Sembilan

Apabila kita hendak mengkaji sejarah kedatangan  Adat
Perpatih ke Negeri Sembilan, kita tidak dapat lari daripada mengkaji
kedatangan peneroka Minangkabau kerana penyerapan adat itu ké dalam
masyarakat rantau ini adalah selaras dengan kedatangan penerocka-
penercka tersebut. Tujuan kedatangan mereka untuk membuat kampung
halaman, 1lebih-lebih lagi kehadiran mereka disambut oleh penduduk
asli tempatan dengan baik dan telah melakukan persemendaan

(perkahwinan) antara kedua belah pihak.

Berhubung dengan peristiwa di atas tidak dapat dipastikan
tentang tarikh yang tepat bilakah ia berlaku. Menurut Khazin Mohd.
Tamrin, Kkedatangan mereka dalam abad ke 19 hanyalah merupakan satu
proses yang sentiasa berlaku sebelum abad ke 19, di kalangan
masyarakat Melayu di alam Nusantara yang mana kehidupan dari seqi
politik, sosial, ekonomi, keturunan, agama dan kepercayaan serta

cara hidup adalah sama.l

Persejarahan Newbolt menganggarkan ia bermula dalam
pertengahan kurun ke 14. Jika anggaran tarikh itu diterima nyatalah

bahawa ketika itu sezaman dengan kerajaan Melayu Melaka mula dibuka.

lKhazin Mohd Tamrin, Orang Jawa Di Selangor, Pendghijrahan
dan_Penempatan 1880-1940 (K. Lumpur : Dewan Bahasa dan Pustaka,
1984), hlm. 11,




Menurut J.M. Gullick, di zaman Kesultanan Melaka (T.M. 1400 - 1511)
telah bertapak segolongan kecil kelas pemerintahan yang bergantung
kepada Melaka. Pemerintah dari Melaka ini membawa masuk peneroka-
peneroka Melayu untuk membuka Sungai Ujung. Kedatangan mereka
adalah secara berkumpulan dan telah berkahwin dengan masyarakat
tempatan lalu membentuk masyarakat campur yang dipanggil biduanda

ataupun dipanggil sakai.1

Kemuncak perkembangan empayar Melaka pada pertengahan abad
ke 15, berkemungkinan memulakan penghijrahan orang Minangkabau ke
Melaka. Kerajaan kecil seperti S8iak, Rokan dan Inderagiri di
Sumatera tunduk kepada pemerintahan Kesultanan Melaka. Keadaan 1ini
mewajudkan hubungan tidak langsung antara Sumatera dan Melaka. Oleh
kerana ketika 1itu Melaka terkenal dengan pelabuhan yang maju, Iia
menjadi pendorong yang kuat kepada orang-orang Minangkabau ke Melaka
Xhususnya melalui Sungai Ujung. Mereka menjadikan Naning sebagai

penempatan untuk menjalankan perdagangan.

Selepas kejatuhan kerajaan Melayu Melaka pada tahun 1511,
orang-orang Minangkabau yang mendiami kawasan pantai seperti di
Linggi, menyusur masuk melalui anak Sungai Linggi ke  daerah
pendalaman. Mereka membina pertempatan di tepi-tepi sungai untuk
memudahkan perhubungan dan mendapatkan sumber air. Mengikut Dt. B.

Nordin Yakub,2 kedatangan orang Minangkabau pada abad ke 15 dapat

lJ.H. Gullick, Sistem Politik Bumiputera Tanah_Melayu (K.
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1978), hlm. 55.

2Dt. B. Nordin Yakub Minangkabau Tanah Pusaka (Bukit Tinggi

: Pustaka Indonesia, 1987}, hlm. 42.




dibuktikan melalui makam yang terdapat di Sungai Udang, Linggi.
Batu nisan yang ditemul sama bentuknya dengan batu nisan di Batu
Sangkar, Sumatera. Hujahnya lagi, pada zaman Kesultanan Mansur Syah
(1459-1477) orang Minangkabau ramai terdapat di Melaka (Naning).
Jadi, kemasukan orang-orang Minangkabau ke Sungai Ujong adalah
melalui pantai Melaka (Kuala Linggi) dan Kuala Kelang. Ada bidalan
di Sungai Ujong yang berbunyi - "Berpengkalan ke Melaka dan Poi Ka

Kolang".

J.M. Gullick pula berpendapat pada masa yang sama Jjuga,
masyarakat Minangkabau mula datang beramai-ramai ke Sungai Ujong.1
Mereka telah membawa bersama-sama Adat Perpatih yang diamalkan di
Sumatera. Perkahwinan campur antara mereka dan orang-orang tempatan
mewujudkan suku-suku yang didasarkan kepada tanah asal mereka. Ini
menunjukkan bahawa penulis-penulis barat dan tempatan mempunyai
pendapat yang sama mengenai kedatangan masyarakat Minangkabau iaitu

sezaman dengan kejatuhan Melaka melalui Kuala Linggi. Cuma tarikh

sebenarnya tidak dapat dipastikan.z.

Peneroka-peneroka pertama (awal) yang datang ke tanah Melayu
(Sungai Ujong) pada amnya berasal dari daerah yang sama (luak 50
kota) seperti Paya Kumbuh, Seri Lemak di Mungkar dan dari luak Tanah

Koto seperti Tanah Datar.3 Kedatangan mereka berlaku terus menerus

1Gullick, Sistem Politik Bumiputra Tanah Melavu, hlm. 56.

2Hartin Lister, "Malay Law in Negeri Sembilan®, JHMBRAS, no.
22, 1980, hlm. 299.

3Dr. Abdullah  8iddik, Pengantar Undang-Undang Adat Di

Malaysia (K. Lumpur : Universiti Malaya Press, 1975), hlm. 112,




dari zaman Kerajaan Melaka hingga abad ke 19. Mereka datang secara
bergerombolan iaitu dalam kumpulan yang ramai. Semenjak 1773
gerombolan orang-orang Minangkabau yang terbesar datang berhijrah
adalah dari Padang Tinggi, Siak dan Kapar. 1Ini disebabkan kemasukan
anak raja dari Pagaruyung untuk ditabalkan menjadi raja di Sri

Menanti.1

Menurut buku Sejarah Alam Melayu pula, yang disusun oleh
Buyong Adil, kedatangan orang Minangkabau yang pertama kira di
sekitar abad ke 15. Buktinya terdapat sebuah Makam Sheikh Ahmad, di
Sungai Udang, Linggi yang didakwa berasal dari Minangkabau kerana
dikatakan bentuk batu nesan serta kata-kata tulisannya serupa dengan
batu bersurat di Batu Sangkar dan Pagarruyung, dan ia Jjuga boleh

didapati di Acheh.’

Walaupun, timbul keraguan sama ada Sheik Ahmad itu keturunan
Minangkabau atau Arab, yang penting di sini ia menjadi bukti
kemasukkan Islam ke Negeri Sembilan di sekitar abad ke 15 iaitu
sebelum 1467M/872H kerana di batu nesan itu tertulis tarikh Sheikh
Ahamd meninggal dunia pada 1467M/872H (sezaman dengan pemerintahan

Sultan Mansor Shah di Melaka 1459-14?7M}.3

IHordin Yakub, Minangkabau Tanah Pusaka, hlm. 43.
2

Abdul Samad bin Idris (Dato'},Hubungan Minangkabau _ dengan
Negeri Sembilan dari Segi Sejarah dan_Kebudayaan ( t.tp :

Pustaka Asas Negeri, 1970), hlm. 13.

3Ibid., him. 14.



Di sini timbul persoalan, apakah pendorong utama
penghijrahan orang-orang Minangkabau ke Tanah Melayu? Pendorong
utama penghijrahan mereka ke Tanah Melayu khasnya Sungai Ujong
adalah terikat dengan tradisi yang menggalakkan anak-anak mudanya
merantau untuk mencari penghidupan baru sama ada untuk menambahkan
ilmu pengetahuan atau untuk mengumpulkan kekayaan. Bagi masyarakat
Minangkabau, ‘merantau' merupakan satu kemestian kepada golongan
muda sehingga mereka masih tidak dianggap dewasa Jjika belum
‘merantau'. Ini sesuai dengan pepatah Minangkabau - ‘merantau dulu,
di sini berguna belum!'. Konsep ‘merantau' ini telah digunakan oleh
Mokhtar Naim dalam kajian mengenai sebab-sebab dan kesan

penghijrahan orang Minangkabau ke kawasan lain di alam Helayu.2

Perkembangan negeri Melaka sejak pertengahan abad ke 15
telah mengakibatkan perpindahan pertama kalinya ke Melaka dengan
jumiah yang ramai. Proses ini dipercepatkan 1lagi di zZaman
kegemelingan dan kemakmuran empayar Melaka dari segi politik dan

ekonomi. Tetapi apabila Portugis mengamalkan dasar monopoli

2Sila lihat Dr. Mochtar Naim, Merantau Pola Migrasi Suku

Minangkabau (Yogyakarta : Gajah Mada Universiti Press, 1979).




perdagangan dan akibat kegiatan Raja Kecil Besar di Siak, orang-
orang Minangkabau berpindah beramai-ramai di Sungai Ujong sehingga
masyarakat Minangkabau menamakan kawasan ini Minangkabau Tanah
Helayu.1 Tujuan kedatangan mereka Jjuga adalah untuk  mencari
penempatan baru seperti kemasukan Inggeris ke Amerika sehingga wujud

apa yang dipanggil ‘Sumatran Minangkabau' di Sungai Ujong.2

Pada tahun 1773, apabila rombongan pembesar dari Negeri
Sembilan pergi ke Minangkabau (Pagaruyung) untuk mendapatkan seorang
anak raja untuk ditabalkan di Sungai Ujong, sekali 1lagi proses
penghijrahan menjadi rancak. Pada tahun yang sama Raja Melewar
ditabalkan menjadi Yamtuan. Apabila Raja Melewar mangkat, Raja
Hitam dibawa masuk dari Sumatera. Sekali lagi Negeri Sembilan
menjadi tumpuan. Keadaan ini berlaku kerana telah menjadi tradisi
orang Melayu taat dan patuh kepada raja. maka setiap kali raja
berpindah ke tempat lain, ia akan tetap disertai oleh rakyatnya.
Penghijrahan orang-orang Minangkabau berterusan hingga kini hingga

batas-batas tertentu terpaksa dilakukan oleh pihak-pihak berkenaan.

Walaupun kedatangan masyarakat Minangkabau didorong oleh
berbagai sebab termasuk untuk mencari penempatan baru dan untuk
mengumpulkan kekayaan, tetapi apa yang nyata ialah kedatangan
masyarakat Minangkabau ini membawa satu tradisi Adat Perpatih yang

menjadi amalan sebahagian besar masyarakat Negeri Sembilan.

1D.J.l’-i. Tate, The Making of Modern South East Asia (MMSEA),
Vol. II (K. Lumpur : Oxford University Press, 1871), hlm. 56,

2Martin Lister, "Malay Law in Negeri Sembilan", JMBRAS, hlm.
300.



Kemudiannya susurgalur nisab sebelah ibu pula satu ciri penting
dalam menentukan jurai keturunan. Tradisi yang dibawa dari Sumatra
ini masih lagi dikekalkan hingga kini, malah menjadi kebanggaan bagi

masyarakat pengamal Adat Perpatih di Negeri Sembilan.
1.2. Pengertian Adat

Istilah ‘adat' adalah berasal daripada perkataan CArab

(%Le} yang bererti kelaziman atau kebiasaan.l Dari segqi
bahasa "“adat' diertikan sebagai satu peraturan yang sudah diamalkan
turun menurun dalam satu masyarakat sehingga ia merupakan hukuman
atau peraturan yang harus dipertahankan.2 br. 8idi Gazalba pula
telah menulis bahawa adat itu ialah kebiasaan yang sudah melembaga
sehingga ia bersifat peraturan. Cadat yang mempunyai kekuatan hukum

disebut hukum adat, jika dilanggar akan mendapat hukuman.3

Di kalangan fugaha' Islam “adat disebut Curuf yang bererti
‘mengetahui’, Ibnu Mansur membawa pengertian “urf iaitu sesuatu
yang diketahui oleh seseorang tentang sesuatu yang menjadikan ia
selesa.4 Al-Ghazali sendiri memberi takrif Curf sebagai perkara

yang dirasakan mudah dan diterima oleh akal manusia dan oleh tabiat

iﬁohammad Eldris Abdul Rauf al-Marbawi, Kamus_Idris al-
Marbawi "Arabi-Malayuwi (Mesir : Mustafa Al-Babi Al-Halabi wa
Auladahu, 1350), hlm. 84.

2Dr. Taliku Iskandar, Kamus Dewan (K. Lumpur : Dewan Bahasa
dan Pustaka, 1984), hlm. 6.

3Drs. Sidi Gazalba, Ilmu Islam II (K. Lumpur : Perusahaan
Offset Bumikita, 1979), hlm. 119.

4Jamaluddin Muhammad b. Mukram Ibnu Manzir,Lisan alEArab, 15
jilid (Beirut : Dar al-Beirut, 1968M-1388H) jilid 9, hlm. 239.



yang normal. Manakala Ibnu Abidin pula mendefinasikan Curf sebagai
perkara yang berulang dan diterima dari segi praktik dan diterima

oleh tabiat manusia yang sejahtera.1

Tetapi menurut ‘A Dictionary Of Social Science', adat
adalah sukar wuntuk diberi pengertian yang tepat.2 Pengertiannya
dirujukkan kepada perlakuan kelompok masyarakat yang non-teknikal
atau adat yang dipelajari oleh individu sebagai satu yang telah

menjadi kebiasaan.

Maka di sini dapatlah dilihat bahawa €adat adalah cara hidup
masyarakat yang diberi oleh Allah mengikut keselesaan mereka. Cara
hidup 1ini ditvangkan dalam peraturan hidup, lalu dijadikan pedoman

hidup bagi anggotanya.

Merujuk kepada pengertian Adat Perpatih pula, istilah adat
dalam rangkai kata ‘Adat Perpatih' pula membawa makna yang luas dan
pengertian yang mendalam. Adat Perpatih 1lengkap dengan segala
undang-undang atau tatatertib, lebih tepat lagi merupakan seolah-
olah satu perlembagaan.3 Ia adalah sistem peraturan hidup ciptaan

Dato Pepatih Pinang Nan Sebatang yang dibawa oleh suku Minangkabau

1Ismail Mat, "Pemakaian Kaedah Antropologi dan Sains
Perundangan Islam Dalam Kajian dan Pernilaian Kes Undang-undang
Adat", Islamiyyat, vol. 7, hlm. 33.

2Julius Gould William L. Kolb (e.d.}), A Dictionary Of The
Social Sciences (New York : The Free Press, t.th. ), hlm. 176.

3Hokhtar bin Hj. Md. Dom, Adat__ Perpatih dan_ _ Adat
Istiadat Masyarakat Malaysia (K. Lumpur : Federal Publication,
1877), hlm. 1.




ke Tanah Melayu dan ia merupakan undang-undang yang tidak bertulis.1
Tujuan ‘undang-undang' tersebut untuk membendung perlakuan dan

memupuk nilai-nilai kemanusiaan anggota masyarakanya.

Tan 8ri Abdul Samad Idris, seorang tokoh Adat Perpatih
menerangkan bahawa Adat Perpatih merupakan satu sistem pentadbiran
dan pemerintahan serta cara hidup berkeluarga, bermasyarakat dan
bernegara yang dikawal oleh peraturan-peraturan hidup sehari-hari
atau jelasnya menurut istilah sekarang ialah undang-undang negara.
Cikgu Hassan pula menambah dalam satu ceramah mengenai adat bahawa
Adat Perpatih dianggap satu peraturan atau undang-undang tulin bagi

orang-orang Melayu yang tidak dapat dibelah bagi lagi.3

Adapun Adat Perpatih yang dianggap sebagai ‘undang-undang'

atau peraturan itu dapat dibahagikan kepada empat kategori
a. Adat vyang sebenar adat iaitu adat yang asasi seperti
menthabitkan keturunan daripada sebelah ibu, hidup
bersuku-suku, beraja berundang, berlembaga, tanah pesaka

adat dan lain-lain.

1A. Kadir Yusof, "Mengenal Adat Perpatih : Struktur dan

Organisasinya", Dewan Masyarakat (April, 1972), hlm. 38,

2Hj. Abd. Samad Idris, "Kemurnian Dalam Adat Perpatih",
Kertas Kerja_Seminar Persejarahan Dan Adat Perpatih (Anjuran
Majlis Belia Negeri, Negeri Sembilan, 10-12 April, 1974), hlm. 3.

’ ’ "Susunan Adat  Perpatih Bercorak
Demokrasi®, Berita Harian, 7 Mac, 1969.

4‘I‘uan Hj. Md. Sharif Fakeh Hassan, "Keberkesanan Adat
Perpatih  Dalam Membentuk Sebuah Masyarakat Yang Dinamis",
Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih (Anjuran PERMANIS, UKM, 1988),
him. 2.




10

b. Adat yang diadatkan iaitu suatu yang disusunkan mengikut

muafakatnya kemudian dijadikan adat.

¢. Adat_ vyang__teradat iaitu kata muafakat yang telah

diadatkan (resam) dan keadaannya berbeza antara satu

tempat dengan tempat yang lain.

d. Adat istiadat iaitu adat-adat resam yang terdapat dalam
sesuatu upacara seperti adat istiadat perkahwinan,

berkadim dan sebagainya.

Berdasarkan kepada kategori-kategori yang dinyatakan di

atas, adat_vyang _sebenar adat itulah yang dikatakan ‘undang-undang'.

Maka peraturan adat atau undang-undang inilah yang menjadi panduan
dan pegangan bagi pemegang teraju adat.1 Sama keadaannya seperti
pemimpin-pemimpin yang memegang teraju pemerintahan negara. Sesiapa
yang melanggar undang-undang meskipun yang melakukannya  anak
pemegang adat, maka ia mesti dihukum seimbang dengan kesalahan yang
dilakukannya. Maka di sini lahirlah pepatah ;

Biar mati anak, jangan mati adat

Dianjak layu, dicabut mati

Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan.

Kategori yang kedua, ketiga dan keempat boleh berubah mengikut

kebulatan muafakat kerana ‘alah adat tegal muafakat'.

Tetapi kata adat ‘tak lekang dek panas dan tak lapuk dek

hujan' acapkali disalah ertikan dan diucapkan bukan pada tempatnya

lPemegang—pemegang teraju adat ialah Buapak, Lembaga dan
Penghulu atau Undang.



11

sehingga dianggapkan keseluruhan Adat Perpatih itu telah sempurna
sedangkan perbilangan adat ada berkata :

Nan elok dipakai,

Nan buruk dibuang,

Usang-usang diperbaharui,

Lapuk-lapuk dikajangi,

Melihat kepada yang sudah,

Melihat tuah yang menang.

Daripada maksud perbilangan di atas jelas membuktikan bahawa
‘adat-adat' dalam Adat Perpatih bukan suatu yang statik tetapi ia
boleh diubah demi kebaikan adat itu sendiri. Lebih-lebih lagi Aadat

Perpatih mengiktiraf ketinggian dan kesempurnaan syariat Islam

setelah Islam datang ke alam Minangkabau.
1.3. Sistem Adat Pexpatih

Sistem Adat Perpatih hanya diamalkan di Negeri Sembilan dan
di setengah-setengah tempat di Melaka. Sistem ini mengutamakan
susurgalur daripada 1ibu dan perlaksanaannya lebih Jjelas dapat
dilihat dalam hubungan kekeluargaan dan undang-undang yang berhubung

i
dengan tanah.”

Dasar perlaksanaan sistem Adat Perpatih ini ialah muafakat

dan demokrasi. Perbilangan adat berkata :

Bulat air kerana pembetong,

Bulat manusia kerana muafakat,

Bulat anak buah mengadakan buapak,
Bulat buapak mengadakan besar,

Bulat besar, buapak beserta anak buah
mengadakan lembaga.

IM.B. Hooker, Reading in Malay Adat Laws (Singapore

University Press, 1970), hlm. xi.




12

Tujuannya untuk membentuk nilai-nilai kemanusiaan, seterusnya
mewujudkan sebuah masyarakat yang aman dan damai. Walau
bagaimanapun setelah kedatangan Islam, Adat Perpatih mengakui
keagungan dan kesempurnaan agama Islam :

Adat bersendikan hukum,

Hukum _bersendikan kitabullah,

Syara mengata adat menurut.

Peraturan dalam sistem Adat Perpatih terbahagi kepada dua :1

a. Peraturan asasi.

b. Peraturan bukan asasi.

Peraturan asasi sama sekali tidak boleh diubah atau dipinda,

jikalau dipinda musnahlah adat - ‘dianjak layu, dicabut mati'. Ia

disebut juga yang sebenar adat seperti yang telah dijelaskan.

Peraturan bukan asasi pula, ia boleh dipinda mengikut
keperluan masa dan tempat iaitu adat yang diadatkan, adat yang

teradat dan adat istiadat.

Di sini penulis akan membahagikan sistem Adat Perpatih itu

kepada beberapa bahagian, di antaranya ialah :
1.3.1. Sistem MHilai Dan Falsafah Rdat

Dasar nilai dan falsafah Adat Perpatih berasal dari adat
Minangkabau yang berasaskan kepada ketentuan-ketentuan yang terdapat

pada alam.2 Oleh sebab itu ia ditegaskan dalam perbilangan adat

1Hordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih (K.
Lumpur : Utusan Publication & Distributor S8dmn. Bhd., 1982), hlm. 3.

2Prof. Mr. M. DNasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau
(Djakarta : Bulan Bintang, 1971}, hlm. 25.




i3

Setitik jadikan laut,

Sekepal jadikan gunung,

Alam terkembang jadikan guru.

Di bawah ini penulis akan menjelaskan bahagian-bahagian

sistem nilai dan falsafah adat, tetapi ia bukan suatu yang mutlak.

Di antaranya ialah :
a. Nilai dan Falsafah Budi

Dalam masyarakat Adat Perpatih budi adalah salah satu ciri
yang sewajibnya ada pada setiap individu. Setiap anggota masyarakat
dikehendaki sentiasa berbudi bahasa di antara satu sama lain.
Perhatikan kata perbilangan ini

Nan korek itu kendi

Nan merah itu saga

Nan baik itu budi

Nan indah itu bahasa.

Rupa tak dapat diubah

Perangai dapat diubah.

Budi adalah satu cara hidup1 dan merupakan ikatan yang
sangat erat dalam menghubungkan di antara setiap anggota masyarakat:

Duduk berpelarasan,

Dekat rumah dekat kampung,

Boleh pinta meminta,
Sakit pening jenguk menjenquk.

Menurut Prof. Mr. M. Nasroen :

"Budi dan kehalusan rasa itu bukanlah sesuatu yang
ideal sahaja, tetapi ia adalah satu yang dapat

1Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.5.




14

diamalkan“.1

b. HNilai dan Falsafah Terhadap Individu Dan Masvarakat

Masyarakat Adat Perpatih tidak berfahaman individualisme dan
totaliterisme dalam hidup mereka. Hubungan  individu dan
masyarakatnya ibarat ‘isi dengan kuku'. Panduan falsafah hidup
mereka sehari-hari, ‘yang tua dimuliakan, sama sebaya dihormati
yang muda dikasihi'. Oleh itu, nilai hidup mereka atas konsep

‘bersama'dan saling hormat menghormati.

Oleh kerana wujudnya masyarakat atas himpunan individu-
individu, maka setiap individu harus mempunyai sifat terpuji seperti
'meﬁﬁé maruah, berani dalam kebenaran, bezsiét ideal dan sebagainya.
Justeru itu lahir sebuah masyarakat yang berkualiti dan dihormati di
mana nilai hidup mereka adalah atas konsep muafakat.

Rundingan jangan berselisih

Muafakat jangan bercanggah

Tuah pada sekata

Berani pada seiya.

Setiap individu dalam masyarakat juga harus menanamkan dalam

jiwa mereka perasaan kasih sayang serta menjauhkan perkara-perkara

yang boleh membawa kepada perpecahan,

1Md. Sharif Fakeh Hassan, "Keberkesanan Adat Perpatih
Dalam Membentuk Sebuah Masyarakat Yang Dinamis", hlm. 10.

ZHI. M. Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, hlm. 50.



15

c. Nilai dan Falsafah Terhadap Kepimpinan

konsep
dengan

terhina.

Nilai dan falsafah kepimpinannya berlandaskan kepada dua

iaitu muafakat dan budi. Suatu keputusan mestilah dicapai

kata sepakat, yang kalah tidak harus kecil hati atau rasa
Perbilangan adat ada berkata :

Penghulu beraja ke muafakat

Muafakat beraja kepada yang benar

Benar berdiri dengan sendirinya
Nan dinamakan alur dan patut.

Pemimpin adalah tempat rakyatnya bernaung dan mengadu nasib.

Pemimpin ibarat :

Air yang jernih

Tempurung yang leper

Seperti pohon di tengah padang
Uratnya tempat bersela
Batangnya tempat bersandar
Dahannya tempat bergantung
Buahnya untuk dimakan

Daunnya untuk berlindung.

d. Nilai dan Falsafah Terhadap Ekonomi

penting.

di tepi

Dalam Adat Perpatih ekonomi mempunyai nilai yang amat
Ekonomi yang kuat membawa kepada ketenangan jiwa. Majlis
air,l merdesa di perut kenyang,2

Majlis di tepi air
Merdesa di perut kenyang.

1Hajlis ertinya bersih.

2Herdesa ertinya bersopan santun dan berbaik-baik.



16

Nilai ekonominya disamakan dengan emas dari segi
kepentingannya. Ekonomi yang teguh adalah penebus maruah diri dan
bangsa seperti yang terkandung dalam perbilangan adat :

Emas pendinding malu

Kain pendinding miang

Hilang rupa dek penyakit

Hilang bangsa dek tak beremas.

Oleh yang demikian adat menyuruh masyarakatnya supaya rajin
bekerja dan sangqup bersusah payah untuk mendapatkan rezeki yang

halal.

Kata pantun :
Kayu hutan bukan andalas
Elok dibuat ke lemari

Tahan hujan berani berpanas
Begitu orang mencari rezeki.

1.3.2 Sistem Kekeluargaan dan Kemasyarakatan

Sebagaimana yang telah difahamkan bahawa dari segi keturunan
dan kekeluargaan dalam masyarakat Adat Perpatih memakal sistem
unilateral (disusur galur dari satu pihak sahaja iaitu pihak ibu).
Jesteru itu timbul beberapa konsep untuk menerangkan peringkat-
peringkat kekeluargaan dan seterusnya membentuk sebuah masyarakat

seperti konsep suku, perut dan jurai.



17

a. Suku

Perkataan ‘suku' bererti ‘seperempat' kerana menurut
te:omba1 minangkabau, mereka berasal dari empat suku iaitu :2
a. Suku Koto.

b. Suku Piliang.
c. Suku Budi

d. Suku Caniago.

Tetapi dalam Adat Perpatih dan Adat Minangkabau suku ialah
golongan manusia yang berasal dari satu keturunan yang disusur
galurkan dari pihak ibu. Walau bagaimanapun tokoh-tokoh adat ini
memberi takrif yang berbagai-bagai berhubung dengan istilah ‘suku!,
di antaranya ialah :

a. H.M. Dahlan berkata bahawa di zaman dahulu kala, suku adalah
alam mental dan fizikal yang dijelmakan dalam bentuk satu
negeri - satu suku. Kedudukan seseorang dalam suku ditentukan

melalui keturunan mengikut perkembangan atau nasab ibu.3

b. Idris Hj. Tain menjelaskan bahawa suku bukanlah mengandungi

anggota yang mempunyai hubungan kekeluargaan yang jelas tetapi

1Nordin Bachik, Adat Perpatih, Transkripsi Sejarah Lisan,
Koleksi Adat Perpatih, hlm., 1. Teromba ialah asal usul vyang
diturunkan atau disampaikan dengan mulut dari satu generasi ke satu
generasi.

2Drs. M.D. Mansoer, Sejarah Minangkabau (Bharata Djakarta,
1970), hlm. 5; M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Minangkabau
Minangkabau Sejarah Rengkas Dan_Adatnya (Jakarta: Penerbit Mutiara,
1982}, hlm. 110.

3H.H. Dahlan, "Sistem 1Ide Dalam Masyarakat Adat",
Kertas Kerja Seminar Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah Budaya
Negeri Sembilan (Anjuran : UPM, 1984), hlm. 9.




18

ia hanya satu pengelompokan anggota masyarakat yang telah ada sejak
zaman tradisional. Faktor utama keanggotaan suku ialah hubungan

kekeluargaan antara perut-perut yang ada dalam suku itu.1

G Zainal Kling menyatakan suku ialah sifat keanggotaan dan
prinsip keturunan adalah sejurai keturunan. Ia merupakan
kelompok yang eksklusif (tertutup) dan diskriptif (tersendiri)
yang mengandungi anggota yang tertentu sahaja serta boleh

dipisah daripada kelompok-kelompok yang 1ain.2

d. Prof. M.A. Hanafiah memberi pengertian suku di Minangkabau
laitu kesatuan kelompok manusia yang terkecil di Minangkabau
adalah ibu dengan anak-anaknya (anak-anak seibu) yang

kebiasaannya diketuai oleh saudara laki-laki tertua.1

Maka di sini penulis membuat kesimpulan bahawa makna suku
ialah anggota masyarakat yang berasal dari satu keturunan iaitu dari
pihak ibu. Faktor utama keanggotaannya ialah hubungan kekeluargaan

antara perut-perut yang wujud dalam suku itu. Hubungan di antara

1Idris bin Hj. Tain, "Beberapa Konsep Penting Dalam Sistem
Adat Perpatih Negeri Sembilan", Kertas Kerja Seminar Persejarahan
Dan_Adat Perpatih (Anjuran : Majlis Belia Negeri, Negeri Sembilan,
1974}, hlm. 4.

2Dr. Zainal Kling, Masyarakat Melayu (K. Lumpur : Utusan
Publication & Distribution, 1977), hlm.
3

Abdullah  Siddik, Pengantar Undang-undang __ Adat Di
Malaysia, hlm. 119.




19

anggota suku ibarat adik-beradik dan satu keluarga seperti yang

dirakamkan dalam kata perbilangan :1

Beranak bersaudara

Adik beradik

Dekat rumah dekat kampung
Sehalaman sepermainan

Seperigil sepermandian

Segayung sepergiliran

Ibarat labu menjalar ke hilir
Ibarat kundur menjalar ke hulu
Puncaknya sama digentas
Buahnya sama dipetik

Di dalam masyarakat tradisional di Negeri Sembilan

dua belas suku :2

a. Biduanda atau waris.
b. Batu Hampar.

c. Paya Kumboh.

d. Mungkal (Mungkar).
e. Tiga nenek

f. Sri Melenggang

g. Sri Lemak

h. Batu Belang

i. Tanah Datar

j. Tanah Acheh

k. Anak Melaka

1. Tiga Batu

2Idris Hj. Tain, Ibid., hlm. 4.

3M.B. Hooker, Adat Laws In Modern Malava (K.

Oxford University Press, 1971), hlm. 21.

terdapat

Lumpur



20

Bilangan suku-suku ini dinyatakan dalam kata perbilangan :1

Raja beralam

Penghulu berluak

Lembaga berlingkungan

Anak buah bersuku-suku

Berapa Sukunya dua belas.

Di dalam dua belas suku ini, suku biduanda mempunyai
kedudukan vyang paling istimewa kerana ia dianggap suku pribumi
Negeri Sembilan sedangkan suku-suku lain adalah pendatang.2 Oleh

itu ia adalah suku yang berhak menyandang pusaka Undang Luak.3

Ketua bagi setiap suku dipanggil Lembaga. Ia dipilih oleh

anak-anak buah menerusi buapak-buapak mereka.
b. Perut

Perut merupakan satu organisasi sosial. 1Ia adalah kelompok
anggota masyarakat yang benar-benar mempunyai hubungan dan salsilah
yang dapat digalurkan dengan jelas sehingga tujuh generasi dari

nenek moyang yang sama.‘s

lﬁbdul Rahman Mohammad, Dasar-dasar Adat Perpateh (K. Lumpur

: Pustaka Antara, 1964), him. 28.
2Nama suku-suku itu disandarkan kepada tempat asalnya yang
terdapat di Minangkabau.

3Abdullah Siddik, ©Pengantar Undang-undang Adat Di

Malaysia, hlm. 115.

éﬁorhalim Hj. Ibrahim, "Negeri Sembilan Sebagai Identiti

Sosio-Politik Yang  Unik®, Kertas Kerja Identiti Budaya MNegeri
Sembilan, {Anjuran Persatuan Sejarah Malaysia, cawangan N. Sembilan
dan Jabatan Kebudayaan Dan Pelancongan Negeri Sembilan, 1988), hlm.
5.




21

Pembentukan organisasi ini berdasarkan kepada faktor
keturunan nasab ibu. Ia lebih kecil dari kelompok suku. Secara
umumnya terdapat perbezaan yang besar antara suku dan perut. Perut
diaﬁggotai oleh ahli masyarakat yang mempunyai hubungan dengan yang
dapat dipastikan, sementara suku tidak. Kerana ada kemungkinan,
anggota suku tiada hubungan darah langsung. Keadaan ini dapat

dilakukan melalui satu proses yang dikenali sebagai berkadim.1

Anggota-anggota yang membentuk perut mempunyai hubungan yang
amat rapat. Setiap anggota perut mempunyai tanggungjawab dan hak
yang sama. Hidup harus bekerjasama dan saling bantu membantu sama

ada dari segi material ataupun tenaga khususnya dalam kenduri

kendara, kematian dan seumpamanya, seperti kata perbilangan adat :2

Berat sama dipikul
Ringan sama dijinjing
Ke bukit sama didaki

Ke lurah sama dituruni
Ke laut sama direnangi,
Dapat sama laba

Cicir sama rugi

1
Proses bersaudara.

2Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat Di
Malaysia, hlm. 122.




22

Perut diketuai oleh mamak iaitu saudara lelaki sebelah 1ibu
yang dipanggil buapak.l Beliau bertanggung jawab penuh dalam hal
ehwal ‘perut'nya. Misalnya dalam urusan hartanah pusaka adat,
istiadat “berkampung®, kenduri kendara dan sebagainya. Beliau 3juga
menjadi wakil kepada ‘perut'nya dalam pertemuan dengan kelompok-

kelompok lain.

c. Juzrai

Jurai merupakan satu istilah yang menentukan hubungan
persanakan dalam sesuatu masyarakat. Di MNegeri Sembilan, ia
merupakan satu susunan yang teratur dan merangkumi perut, kampung

dan suku dalam satu susunan ‘jurai' yang kompleks.2

Menurut pandangan ahli antropologi tempatan, jurai merupakan
aturan untuk menentukan hubungan persanakan antara individu. Secara
umumnya terdapat lima sistem persanakan di dalam masyarakat dan di

Sungail Ujong ia menggunakan matrimial descent.3

Status anak buah dalam jurai lebih kecil dari perut Jurail
merupakan  kelompok keluarga yang berasal dari seorang nenek

perempuan yang dapat dipastikan. Dari itu anggota-anggota sesebuah

IP.E. De Jong, Minangkabau and Negeri Sembilan, Socio-
Political Structure In Indonesia (t.tp. : The Hargue Martinus
Nijhoff, 1852), hlm. 22.

2

Ibid., him. 30.

3Abdullah Taib, Asas-asas_Antropologqi (K. Lumpur : Dewan
Bahasa dan Pustaka, 1985), hlm. 144.




23

jurai membentuk lingkungan sanak saudara yang paling dekat sekali.l

Sebenarnya unit masyarakat yang paling kecil ialah keluarga.
Dari keluarga akan wujud beberapa carak.2 Dan hubungan satu carak
dengan satu carak yang lain akan membentuk gabungan kekeluargaan dan
kekerabatan yang 1lebih luas dan menyeluruh yang dinamakan perut

(seperti yang telah dijelaskan).

Dari segi kesepaduan dan alliance menerusi Jjurai masih

lagi teguh dalam masyarakat adat Perpatih.3

Kesimpulannya, jurai tidak lain dari memperlihatkan hubungan
keturunan malah hubungan darah dari setingkat ke setingkat dengan
ditunjangkan kepada pengakuan bahawa mereka berasal dari satu nenek

moyang yang sama.

Kategori-kategori Keluarga

1. Keluarga Sedarah Senisab

Termasuk dalam kategori ini ialah anggota perut dan suku.
Untuk menerangkan hubungan antara anggota-anggota keluarga, maka

dalam Adat Perpatih telah menggunakan istilah-istilah tertentu untuk

1Abdullah Taib, Asas-asas Antropologi, hlm. 144.

ZA. Kadir Yusof, "Mengenai Adat Perpatih : Struktur dan
Organisasinya", hlm. 38.

BDahlan, Sistem Ide_ Dalam Masyarakat Adat", hlm. 13.




24

menunjukkan pangkat atau kedudukan di dalam sesebuah keluarga.1
Misalnya seorang anak memanggil emaknya mak atau ibu, emak kepada
emak dipanggil Uwan atau Uwe dan emak Uwan atau Uwe dipanggil nenek.
Selepas daripada itu tidak ada panggilan fertentu, biasanya

dipanggil onyang atau moyang sahaja.

Panggilan untuk emak saudara dari sebelah ibu pula ialah
emak sanak ibu atau indok sanak ibu, bagi emak kepada emak saudara
dipanggil wan sanak ibu dan emak kepada wan sanak ibu dipanggil

nenek sanak ibu.

Manakala panggilan antara adik beradik, anak pertama iaitu
anak sulung dipanggil Ulong (Along) atau Long, anak kedua - Angah,
ketiga - Alang, keempat - Andak , kelima - Uteh (Ateh), keenam -
Itam, ketujuh - Acik dan biasanya yang bongsu dipanggil Acu sahaja.
Jika mereka menduduk pangkat bapa atau emak saudara, hanya ditambah
Pak atau Hak seperti Pak Long atau Mak Long, Pak Ngah atau Mak Ngah

begitulah seterusnya.

Perasaan persaudaraan dan kekitaan di kalangan anggota perut
amat kuat.2 Emak saudara ibu dirasakan seperti emak sendiri.
Apabila emaknya meninggal dunia merekalah ganti emak mereka. Oleh
itu masalah penganiayaan di bawah jagaan ibu tiri kurang dalam

masyarakat Adat Perpatih. Kepada bapa saudara sebelah ibu pula

1R.O. Winstedt, "Family Relationship In Negri Sembilan",
Journal Of The F.M.S. Museums, vol. ix, Part II (January, 1920),
him. 111-112.

2Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.

31.



25

mempunyai ikatan yang istimewa - "bapa adat®. Sekiranya bapanya
meninggal dunia, yang menolong menjaga anak-anak tersebut ialah
bapa-bapa saudara ini - "anak sendiri dibela, anak saudara dijaga".
Manakala hubungan dengan sepupu sebelah emak pula, setiap anggota
Adat Perpatih memandang mereka seperti adik beradik. Jesteru itu
mereka ditegah berkahwin. Keakraban hubungan ini dirakamkan dalam
kata perbilangan :

Hidup sandar menyandar

Laksana aur dengan tebing

Bak telur sesangkar

Pecah sebiji pecah semua

Hidup bak sirih serumpun
Sebagail nyior setali.

ii. Keluarga Kedim

Kedim mengikut Kamus Dewan Bahasa dan Pustaka ialah
saudara.l Maka ‘berkedim' ialah satu proses menjadikan seseorang
itu saudara dalam satu-satu keluarga suku.2 Berkedim juga boleh
dilakukan terhadap orang-orang yang di luar adat sama ada Melayu,
Cina atau India dan kebanyakan orang yang dijadikan kedim ialah
orang perempuan. Ada kedim biasa dan ada kedim dekat; "kedim
benar". Kedim dekat ialah kedim yang boleh memberi kata putus
dalam semuwa hal. Ia merupakan anggota yang paling berkuasa dalam
perut - "menghentak melembang tanah, mendongak menongkat langit".

Krisis keluarga diselesaikan oleh kedim dekat ini.

1Teliku Iskandar, Kamus Dewan, hlm.

2A.riff bin Kassim, "Berkedim : Satu Proses Bersaudara Dalam
Adat Perpatih", Mastika (Pebruari, 1979), hlm. 80.

3Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm. 41.




26

Ada beberapa jenis berkedim, di antaranya ialah :

a. Kediam "bertua"™ iaitu seseorang yang hanya ingin

melampirkan diri sebagai saudara tidak lebih dari itu.

b. Kediam "berdekat"™ iaitu ia lebih merupakan konsep

keluarga atau seseorang yang rapat hubungan. Kedim ini
ditujukan kepada jiran-jiran.

Bagi sesebuah masyarakat seperti masyarakat Adat
Perpateh, jiran adalah amat penting kerana mereka adalah
orang yang pertama memberi bantuan sekiranya ditimpa
kesusahan, begitu juga dalam kenduri kendara tidak ubah

seperti keluarga sendiri.

c. Kedim Adat dan Pusaka. Inilah yang dinamakan masuk suku

iaitu menjadikan ia saudara dalam satu-satu suku serta
boleh mewarisi tanah pusaka adat.

Oleh kerana kedim jenis ini melibatkan tanah pusaka adat;
maka surat pengakuan pengkediman resmi berdasarkan
undang-undang negeri mestilah diadakan. Surat itu Jjuga
mestilah mempunyai cop Lembaga atau Penghulu atau Luak
yang berkenaan. Ia juga mesti diresmikan dalam satu
upacara yang dipanggil ‘mencecah darah'.1 Upacara ini
melibatkan penyembelihan kambing atau kerbau atau paling
kurang memotong ayam. Tujuan ‘Kenduri' 1ini  untuk

memperkenalkan anggota baru kepada semua anggota

lAriff bin Kassim, "Berkedim : Satu Proses Bersaudara Dalam

Adat Perpatih", hlm. 81 - 82,



27

keluarga mereka seperti kata perbilangan:

Ke langit sama dibentangkan
Ke bumi diselerakkan.

Mereka juga bersumpah tanda taat bersaudara :

Kalau darah nak sama merahnya
Kalau tulang nak sama putihnya.
Walau bagaimana kini upacara ‘berkedim' dalam masyarakat
adat Perpatih semakin ditinggalkan. Upacara ini telah diringkaskan

dengan memadai mengadakan majlis berkampung sahaja.

iii., Keluarga Sedarah Sebelah Baga3

Keluarga sedarah sebelah bapa bukanlah saudara seperut dan
sesuku. Dalam sistem kekeluargaan Adat Perpatih anggota-anggota
keluarga atau saudara mara sebelah bapa kurang diberi penekanan
serta tidak dijelaskan peranan mereka. Ini adalah kerana sistem

Adat Perpatih lebih mengutamakan keturunan sebelah ibu.

Walau bagaimanapun, ayah atau bapa dan adik beradik lelaki
sebelah bapa, peranan mereka amat penting khasnya apabila seorang
perempuan hendak berkahwin iaitu menjadi ‘wali' dan kebenarannya

amat perlu sebelum sesuatu perkahwinan yang sah (hukum Islam}.

1Ariff bin Kassim, "Berkedim : Satu Proses Bersaudara Dalam

Adat Perpatih", hlm. 83.

2Hordin Selat, 8istem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.

42.

3Ibid., hlm. 44-45.



28

Gelaran-gelaran yang diqunakan untuk memanggil mereka adalah
sama dengan panggilan yang digunakan dalam keluarga nasab sebelah
ibu. Keluarga sedarah sebelah bapa termasuk adik beradik sebapa
berlainan ibu. Mereka dikenali sebagai abang tiri, adik tiri, kakak
tiri dan panggilan sama seperti adik beradik biasa. Saudara sepupu
sebelah ayah dibenarkan untuk dikahwini, di samping tidak melanggar
peraturan suku, ia boleh menolong merapatkan lagi hubungan adik
beradik dan mengekalkan penjagaan tanah pusakakepada darah daging

sendiri.

iv. Keluarga Semenda

Keluarga semenda terdiri dari orang semenda dan orang tempat
semenda. Perkataan semenda dan menyemenda ini bermakna nikah
kahwin. Orang 1lelaki yang datang berkahwin ke tempat perempuan
dinamakan orang semenda dan orang lelaki dari pihak perempuan
dinamakan orang tempat semenda.1 Contohnya orang Kuala Pilah datang
menyemenda ke Rembau, seperti kata perbilangan adat :2

Orang semenda seresam

Orang tempkat semenda seadat.

Perbilangan ini bermakna orang yang mendatang iaitu orang

semenda dinamakan "seresam" dan adat orang tempat semenda dinamakan

"seadat"™. Oleh itu panggilan untuk kedua-dua belah pihak ini

1Hussein bin Kassim, Adat Perpatih, Transkripsi Sejarah
Lisan Koleksi Adat Perpatih (5 Oktober, 1989), hlm. 12.

zﬂohamed Din bin Ali, Sambaan_Chakap dan Pepatah Adat Melayu
(K. Lumpur : The Economy Printer Ltd, 1956), hlm. 39.




<

diringkaskan dengan nama "orang yang seresam" dan "orang yang

seadat".

8i laki-laki akan mengenal ibubapa isterinya sebagai ibubapa
pertua, manakala ibubapa akan mengenali si laki-laki tersebut
sebagai anak menantunya. Hubungan dengan adik beradik si isteri
dinamakan ipar dan dengan sepupu atau saudara maranya disebut ipar
duai (ipar lamai). Orang semenda akan memanggil ipar dan ipar
duainya mengikut gelaran yang dipanggil oleh isterinya. Dua orang
lelaki yang berkahwin dengan dua orang adik beradik, maka hubungan
dua orang lelaki itu adalah biras di antara satu sama lain.
Manakala hubungan ibu bapa dengan ibu bapa menantu disebut besan
pula. Apabila anak si suami dengan bekas isterinya berkahwin dengan
anak isteri dengan bekas suami, hubungan antara keduanya dipanggil
besan sebantal. Seorang anak dilarang berkahwin dengan adik beradik

kedua ibu bapanya (sama seperti hukum Islam}.l

Orang semenda tidak boleh melakukan sesuatu perkara di
tempat semenda seperti berlaku sumbang dengan ipar duai dan orang

kampung tersebut sebagaimana yang dijelaskan dalam kata perbilangan

.. 2
ini :
aAdapun pantang larang tempat semenda
Diberi satu diambil dua
Pelesit dua sekampung
Sebatang enau dua sigai
Satu kepal dua nakhoda.

1Winstedt, “Family Relationship In Negri Sembilan", hlm.
113 - 114,

2Ibrahim Atin, Perbilangan Adat ( t.tp. : Sinaran Bros,
1359), hlm. 45.




30

‘Pelesit dua sekampung' menerangkan orang semenda berlaku
sumbang dengan perempuan-perempuan yang sesuku dengan isterinya.
‘gebatang enau dau sigai' dan ‘satu kapal dua nakhoda' bermaksud
bahawa orang semenda menduakan isterinya atau membenarkan isterinya

‘perbuat jahat' di kampung itu.

Kedudukan orang semenda di tempat semenda sama ada dalam
masyarakat Adat Perpatih ataupun masyarakat 1luar adat, bagaikan
"mentimun dengan durian, mengolek pun luka, kena golek pun luka®".
Dia mestilah patut dan menuruti apa kehendak masyarakat yang
didatangi, seperti perbilangan adat :1

Masuk ke kandang kerbau menguak

Masuk ke kandang kambing membebek

Bagaimana adat di tempat semenda dipakai

Bumi dipijak langit dijunjung

Bagaimana adat negeri itulah dipakai

Di samping menunaikan kewajipan terhadap isteri dan anak-
anak, orang semenda dikehendaki menjaga dan mengerjakan tanah pusaka
isterinya dengan baik, menokok menambah, tidak menjahamkan dan
menghabiskan. Tugas ini dinyatakan oleh perbilangan adat:

Membela kampung nan sesudut

Menjadikan sawah nan selopak

Henugai benih dan huma.

Kehadiran orang semenda tidak disia-siakan dalam masyarakat

adat. Setiap daripada mereka ada kebolehan dan harga diri,

1M0hd. Yusof bin Md. Nor, "Perlambangan Dalam Perbilangan
Adat  Perpatih : Satu Pandangan Umum ", Kertas Kerja Seminar

Kebangsaan Adat Perpatih & Wilayah Budaya N. Sembilan (Anjuran -
UPM, 1984), hlm. 9.

2Husein bin Kassim, Adat Perpatih, hlm. 12.




34

sekalipun ia cacat sumbangannya tetapi diperlukan  berdasarkan

kepada kemampuannya

Orang semenda tempat semenda
Jika cerdik teman berunding
Jika bodoh di suruh arah
Tinggi banir tempat berlindung
Rimbun daun tempat berteduh.

Perkahwinan Dan Perceraian

Di sisi Adat Perpatih, perkahwinan yang unggul adalah di
antara lain suku dan lain waris. WNamun demikian perkahwinan antara
pasangan sesuku cuma tidak digalakkan oleh adat tetapi ia tidaklah

diharamkan secara mutlak kerana syarak membenarkan.

Mengikut adat yang biasa dilakukan oleh orang-orang tua
dalam hal untuk mendirikan rumah tangga ini, emak pihak 1laki-laki
atau ahli keluarganya akan pergi merisik dan bertanya pada ibubapa
si gadis sama ada dia bersetuju untuk menjodohkan antara kedua anak
mereka seperti kata perbilangan :

Untung si laki-laki ditanya-tanyakan

Untung si perempuan di nanti-nantikan.

Ketika merisik, pihak lelaki akan membawa bersama cincin
tanya kepada keluarga si gadis, jika tidak setuju cincin tersebut
akan dipulangkan :2

Cincin sebentuk cincin tanya

Esa sekata berlaluan
Tak esa sekata berkembalilah.

lIbrahim bin Atin, Perbilangan Adat, hlm. 33.
2

Ibid., hilm. 28.



32

Sekiranya risikkan itu berjaya dan cincin tanya diterima,

maka kegembiraan mereka tersirat dalam kata perbilangan ini :1

Ibarat merisik nan berdesus
Ibarat kilat nana memancar
Ibarat duai nan merangkak
Ibarah gamit nan berkecapi
Ibarah kata nan berjawapan.

Perbilangan ini selalunya dipakai dalam istiadat meminang.

Tempoh bagi jawapan terhadap perminangan tersebut dijelaskan
pula dalam kata perbilangan :2

Cincin diikat

Janji dibuat

Adat janji tujuh hari

Jauh janji dua kali tujuh hari

Kedim janji dua hari

Menjelang tiga.

Perbilangan di atas menjelaskan bahawa Jjawapan kepada
pemenangan Yyang telah termetri itu diputuskan oleh pihak lelaki,
maka cincin pertunangan itu tidak boleh dikembalikan tetapi jika
pihak perempuan yang memutuskannya, cincin itu wajib dikembalikan

malah digandakan pula. Walau bagaimanapun, sekiranya  berlaku

sebarang ‘cacat cela' dan hilang akal seperti gila - ‘sawan akal',

maka ia adalah di luar syarat perjanjian :

Helah lelaki loncor

Helah perempuan ganda

Sakit lelaki lari kepada perempuan
Sakit perempuan lari kepada lelaki

1Hohamed Din bin Ali, Sambaan Chakap dan Pepatah Adat Melayu
(K. Lumpur : The Economy Printer Ltd., 1956}, hlm. 21.

2Ibzahim bin Atin, Perbilangan Adat, hlm. 30.




33

Cacat c§la dikembal%gag

Sawan gila luar janji.

BApabila sudah ada persetujuan antara kedua belah pihak,
mereka akan berbincang pula berhubung dengan tarikh perkahwinan
Dalam masyarakat Adat Perpatih, hari dan tarikh perkahwinan itu
dipilih dengan teliti. Kebiasaannya ia diadakan pada musim cuti
sekolah - hari Sabtu atau Ahad atau hari cuti am. Tujuannya

supaya saudara mara yang jauh dan dekat dapat bersama.

Buapak dan kaum kerabat terdekat dijemput sendiri oleh kedua
ibu bapa bakal pengantin dengan membawa ‘bujam'. Bujam ialah tepak
sirih dan kebiasaannya ia dibungkus dengan kain. Bujam ini, adalah
tanda budi bahasa dan sebagai satu penghormatan serta kesungguhan
keluarga pengantin mengharapkan kehadiran mereka untuk menyerikan
lagi majlis perkahwinan itu nanti

Makan siri berpinang tidak

Pinang datang dari Melaka

Makan sirih mgngenyangztidak

Itu tanda budi bahasa.

Buapak pula akan berbincang dengan kedua ibu bapa
‘pengantin' untuk menetapkan hari ‘berkampung'. Hari berkampung
ialah ‘anak-anak buah', saudara mara dan jiran tetangga berkumpul

untuk bekerjasama dan bergotong royong menyiapkan ‘tempat

1Hussein bin Kassim, Adat Perpatih, hlm. 8.

2Tan Sri A. Samad Idris, Adat Perpatih, siri ke 7, Rencana
Akhbar 1988-89 dikumpulkan oleh Salimah Ali, Koleksi Penyelidikan
Budaya Negeri Sembilan.



(]
s

penanggah',l ‘pepaleh'2 dan lain-lain keperluan asas untuk kenduri
tersebut. Di sini buapak memainkan peranan yang amat penting agar
majlis tersebut dapat berjalan lancar. Perbilangan adat berkata :3

Jikalau kuat dibubuhkan di pangkal kayu

Jikalau bingung disuruh arah

Menjemput yang jauh

Mengepungkan yang dekat

Jika cerdik hendakkan rundingannya

Jikalau kaya hendakkan emasnya

Jika patah penghalau ayam

Jika buta penghembus lesung

Jika pekak pembakar bedil.

Bermula dari hari berkampung hinggalah kenduri kahwin itu
berlangsung, saudara mara dan jiran tetangga akan terus datang
‘menjenguk' sambil menjinjing dua tiga biji kelapa, beras, gula dan
seumpamanya. Adalah satu keaiban jika datang bertangan kosong.
Jiran-jiran terdekat akan memberi pinjam pinggan mangkuk dan periuk
belanga. Seminggu sebelum majlis berlangsung mereka akan

bekerjasama membuat penganan (dodol) atau wajik untuk dibawa dalam

*istiadat menyembah' yang dipanggil ‘boko'

Secara umumnya dalam masyarakat Melayu majlis perkahwinan
pada mulanya diadakan di rumah pengantin perempuan. Setelah majlis
selesai, keesokannya kedua mempelai itu bersama rombongannya akan

bertolak dari rumah pengantin perempuan ke rumah pengantin lelaki.

lTempat penanggah ialah tempat untuk memasak nasi dan lauk
pauk.

2Pepaleh ialah khemah untuk tetamu.

31bi, "Adat Dalam Masyarakat Melayu", Mastika, (March,
1962), hlm. 47.



35

Inilah vyang dinamakan istiadat menyembah.l Rombongan itu akan
membawa bersama ‘boko' sebagai buah tangan pengantin atau pemberian

orang baru - tanda budi bahasa.

Selepas selesai majlis persandingan, diadakan pula majlis
berkenalan dengan saudara mara dan jiran tetangga dekat dan Jjauh.
Misalnya - "Aaa, mari sini nak, berkenalan kita; Besok Jjangan dah
terlanggar batang hidung masih tak kenal saudara sendiri. Aaa, yang
ini Mak Long memanggilnya, yang dekat pintu tu ... Mak Ngah ..." dan
begitulah seterusnya. Tujuannya untuk mengenalkan mempelai dengan
emak, bapak, datuk, nenek, saudara mara, mertua mentaya, ipar duail

dan saudara mara dekat kampung.

Kedua mempelai juga disuruh pergi ‘menyembah' saudara mara
terdekat untuk memperkenalkan suami atau isterinya dengan cara lebih
dekat dan mesra dengan membawa ‘boko'. Nanti ‘boko' ini akan diisi
oleh saudara mara tersebut, zaman dahulu satu boko 50 sen tetapi di
zaman ini tuan rumah akan memberi mengikut patut sesuai dengan
perbelanjaan membuatnya. Wang itu nanti digunakan untuk Kkedua

mempelai itu pergi ‘berbulan madu'.

Sebagaimana perkahwinan mengikut adat dibuat secara
berperaturan dan tertib, maka demikian juga dengan perceraian. Ia

dilakukan dengan penuh sopan - melambangkan kesopanan adat.

Apabila berlaku keretakan dalam rumahtangga yang tidak dapat

diselesaikan oleh suami atau isteri, ia harus diberitahu kepada

lyamaluddin bin Abdullah, "Adat Menyembah®, Mastika (Julai,
1958), hlm. 34-37.



36

keluarga kedua belah pihak. Keluarga suku isteri - tempat semenda
dan buapak harus dipanggil bagi berunding dan cuba menyelesaikan
masalah inil - ‘tidak ada kusut yang tidak boleh diselesaikan dan
tidak ada keruh yang tidak boleh dijernihkan'. Keputusan
menjatuhkan talak adalah langkah terakhir iaitu apabila perdamaian

antara suami isteri sudah tidak tercapai lagi.

Sisuami di mana kehadirannya dulu dijemput dengan bertepak
sirih, maka 1ia tidak boleh ‘turun' dari rumah isterinya dengan
sewenang-wenangnya :

Hutang dibayar

Hutang diterima.

Sekiranya si suami belum menjelaskan mas kahwinnya, dan
hutang-hutang 1lain (jika ada) pada isterinya, ia perlu dijelaskan
terlebih dahulu. Kemudian barulah dia boleh menjatuhkan talak pada
isterinya, secara tertib di hadapan tempat semendanya, tetapi
tertib 1ini sudah kurang di amalkan dalam masyarakat adat sekarang,

kononnya ia bukan diwajibkan oleh agama.

Berhubung dengan pembahagian harta selepas perceraian sama

ada cerai hidup atau mati, ia berdasarkan kepada kata perbilangan

adat :3

1Haji Abbas bin Haji Ali, "Sebahagian Dari Dasar Adat
(Tinjauvan Secara Umum)®, Kertas Kerja Seminar Persejarahan Dan Adat
Perpatih (Anjuran : Majlis Belia, N. Sembilan, 1974), hlm. 9.

Zibrahim bin Atin, Perbilangan Adat, hlm. 40.
3

Ibid., hlm. 39.



317

Bersuarang1 berageh,

Berkutu~ belah,

Garian bahagi,

Dapatan tinggal,

Pembawaan kembali.

pPerbilangan ini adalah undang-undang pembahagian harta dalam
Adat Perpatih. Harta dalam Adat Perpatih terbahagi kepada tiga
kategori

a. Harta Carian iaitu harta yang diperoleh selama

perkahwinan dengan usaha bersama suami isteri seperti

ladang getah, wang simpanan dan seumpamanya.

b. Harta dapatan ialah harta yang dimiliki oleh isteri

semasa berkahwin.

c. Harta pembawa ialah harta yang dibawa oleh suami pada
masa berkahwin. Suami juga telah menerangkan apa-apa
yang dibawanya dari ‘carian bujang' kepada tempat

semenda.

Dari keterangan di atas, maka harta yang perlu dibahagi
hanyalah hatta carian, harta dapatan akan terus menjadi alat milik

isteri dan harta pembawa tetap menjadi milik suami.

Mengikut pendapat Dato! Haji Mustafa bin Haji Ahmad3, kata

perbilangan adat yang telah disebutkan di atas tadi, ia ditujukan

1Bersuarang ertinya milik bersama.

2Berkutu ertinya pembawaan.

3Haji Mustafa bin Haji Ahmad, "Adat perpatih Dan Syarak Di
Negeri Sembilan", Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih (Anjuran
PERMANIS, UKM, 1988), Hlm. 9.




38

kepada membahagikan harta suami atau isteri apabila berlaku
perceraian hidup, dan tidak boleh ditujukan kepada bercerai mati
kerana 1ia berlawanan dengan syarak dan adat itu sendiri (harta
seorang Islam wajib dibahaqi mengikut hukum agama sebagaimana yang
dinyatakan dalam perbilangannya :

Adat bersendi hukum,

Hukum bersendi kitabullah (syarak},
Syarak mengata adat menurut.

1.3.3. Sistem Ekonomi

Institusi ekonomi merupakan asas penting bagi menjamin
ketemadunan sesuatu bangsa. Bagi masyarakat adat perpatih
penglibatan mereka dalam aktiviti ekonomi bertujuan  untuk
mendapatkan dan mengumpulkan harta sebanyak mungkin. Dasar ekonomi
yang teguh, masyarakat akan makmur dan kebudayaan akan berkembang :

Bersih kerana di tepi air, 1
Bersosial kerana perut kenyang.

Pemilikan harta oleh individu juga ada hubungan dengan
maruah dan harga diri :

Hilang rupa disebabkan penyakit,

Hilang bangsa kerana tidak mempunyai emas,

Emas penutup malu,

Kain pencegah miang.

Tanah pusaka merupakan harta asas bagi masyarakat Adat

Perpatih dan merupakan sumber ekonomi yang utama iaitu sumber

1H. Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, Djakarta:
Bulan Bintang, 1971), hlm. 191.

2Ibid.




39

ekonomi secukup hidup sahaja. Dari asas 1inilah seseorang itu
digalakkan berusaha untuk mendapatkan tanah carian sendiri. Kepada
orang semenda dijelaskan :

"Sekarang diberilah dikau memerintah bendul vyang

empat. Maka dikau belalah sawah ladang kampung

halaman. Mana yang ada, bela pelihara. Mana yang

ada bela pelihara. Mana yang tidak ada, kau cari

belikan, sudah ada kau tambah"®.

Maka tidak hairanlah kalau orang semenda yang diingini orang

semenda yang ‘pandai buat pagar' dan ‘parang sentiasa terselit di

pinggang'.

Pada masa dahulu, masyarakat Adat Perpatih adalah masyarakat
tani. Justeru itu definasi anggota Adat Perpatih tulin ialah
seorang yang ada tanah untuk tapak rumah, tanah untuk kuburnya bila
mati dan tanah untuk bersawah.1 Tanah boleh didapati dengan cara

warisan - tanah pusaka atau dengan usaha sendiri - harta carian,

Setelah dikaji secara terperinci, maka didapati setiap
keluarga dalam Adat Perpatih memiliki tanah sawah sendiri. Tanggung
jawab menanam padi merupakan tanggung jawab suami isteri dengan
pertolongan anak-anak 1lelaki atau perempuan vyang sudah besar.
Berhubung dengan penanaman padi ini terdapat tiga institusi ekonomi
iaitu :

a. tolong menolong

b. menyeraya

c. pedua (bahagi dua).

1Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm. 84.




40

a. Tolong Menolong

Tolong menolong merupakan perkhidmatan percuma  kepada
seorang Jjiran yang memerlukannya. Umpamanya suami hilang bantuan
isteri untuk menyudahkan sawahnya kerana isteri sakit. Maka di atas
semangat kejiranan yang ikhlas, jiran-jiran bersetuju sesama mereka

untuk menolong. Biasanya kerja itu disiapkan dalam satu hari.

Satu 1lagi aspek tolong menolong 1ialah berkongsi membuat
kerja umum. Beberapa orang bersetuju mengerjakan tanah masing-
masing. Tanah mereka dikerjakan mengikut giliran - T"sehari awak,

sehari kita".

b. Menyerava

Institusi menyeraya hampir sama dengan institusi tolong
menolong. Cuma yang berbeza orang yang menyeraya iaitu tuan punya
sawah mestilah menyediakan makanan seolah-olah ‘berkenduri'. Orang-
orang yang hendak diseraya dijemput sendiri oleh petani berkenaan
tetapi tidak ada upah. Tetapi untuk menuai orang tidak tolong

menolong atau menyeraya. Mereka mengambil upah, upahnya dengan padi

juga.

c. Pedua atau bahagi dua

Pedua ialah membenarkan orang lain mengerjakan sawah itu.
Ia berlaku apabila petani itu sudah tua atau sakit menyebabkan
mereka tidak dapat turun ke sawah. Dalam sistem pendua ini hasil
dibahagi dua dengan dua cara iaitu bahagi dua kawasan atau bahagi

hasil.



41

Bahagi dua kawasan ialah seluruh kawasan dibahagi dua iaitu
sebahagian untuk tuan tanah dan sebahagian untuk orang yang
mengerjakannya. Bahagi hasil pula ialah hasil itu dibahagi dua

tetapi kebiasaannya orang yang mengerjakannya mendapat lebih.

Selain daripada bersawah padi, masyarakat Adat Perpatih
menoreh getah sebagai sumber wang tunai. Bagi mereka yang memiliki
kebun getah mereka mengerjakannya sendiri. Bagi yang tidak ada,
mereka mengambil upah memotong getah orang lain melalui sistem pedua

ini.

Seterusnya, mereka Jjuga menanam pokok buah-buahan dan
tanaman-tanaman lain untuk rencah-rencah keperluan harian seperti
pisang, ubi kayu, kelapa, serai, kunyit, lada api dan sebagainya.
Pendek kata, tiada tanah yang terbiar seperti kata perbilangan :1

Sebingkah tanah yang terbalik,

Sehelal akar yang putus,

Sebatang kayu yang rebah.

*Sebingkah tanah' menerangkan mereka berusaha untuk bercucuk
tanam. ‘Sehelai akar' dan ‘sebatang kayu' menerangkan mereka
menebas dan menebang kayu-kayu hutan untuk dijadikan kampung halaman

atau ladang.

Di samping itu juga, kebanyakkan anggota Adat Perpatih ada
memelihara binatang ternakan selalunya kerbau, lembu, kambing, ayam
dan itik. Kerbau dan lembu disifatkan sebagai ‘penanam modal' atau

‘wang beku'. Ia boleh dijual jika hendak ke Mekah atau disembelih

IIbrahim bin Atin, Perbilangan Adat, hlm. 50.



42

di hari perkahwinan anak ataupun untuk ‘dibantai' pada Hari Raya.
Bagi mereka yang ‘tak rasi' membela kerbau, lembu atau kambing,
mereka boleh ‘memperduakannya' di mana kini ia lebih dikenali dengan

‘sistem pawah'.

Suatu perkara yang menarik pada masyarakat ini ialah
terdapatnya konsep ‘merantau'. Merantau ialah meninggalkan halaman
dengan kemahuan diri sendiri untuk jangka waktu yang lama atau tidak
dengan tujuan mencari penghidupan atau mencari ilmu, biasanya dengan

maksud kembali semua ke kampung halaman.1

Faktor ekonomi dianggap sebagai faktor ‘“built-in’ dalam
perantauan orang Minangkabau. institusi merantau ini biasanya hanya
melibatkan orang muda dengan tujuan untuk mencari rezeki sehingga ia
boleh berdiri sendiri dan menanggung keluarganya sekiranya dia
berkahwin nanti. Ini ternyata dalam perbilangan adat :

Merantau madang di hulu,

Berbunga berbuah belum,

Merantau bujang dahulu,

Di kampung berguna belum.

Walaupun pergi merantau, tetapl mereka mesti pulang.
Kekayaan yang mereka dapati sewaktu di perantauvan tidak boleh
dihabiskan di situ tetapi harus di bawa pulang ke kampung. Tambahan
masyarakat adat Perpatih menganggapkan sumber ekonomi bagi ibu bapa
iaitu melalui ‘wang kiriman' yang dihantar oleh anaknya yang sudah

mendapat pekerjaan :

1Hokhtar Naim, Merantau Pola Migrasi Suku___ Minangkabau

hlm. 2 - 3.




43

Sekenyang-kenyang banting,
Rumput di mamah jua,
Sejauh-jauh melanting,
Jatuh ke tanah jua.

Menurut Prof. Mr. M. Nasroen pula, beliau telah berpendapat

.

u.... Pengertian ekonomi itulah orang Minangkabau

banyak pergi merantau ke daerah lain. Kenyataan

ini bukanlah disebabkan negerinya miskin dan hidup

di negerinya susah tetapi adalah untuk memelihara,

menambah harta. Kekayaan yang diperclehi  di

rantau itu tidaklah diqunakan di negeri asing,

tetapi d4i bawa pulang®.

Kesimpulannya, kesemuanya membuktikan bahawa Adat Perpatih
menitik beratkan soal ekonomi sebagai satu jaminan hidup. Taraf
kedudukan dan maruah diri terletak pada jumlah harta yang dimiliki.
Selain untuk kegunaan sendiri, ia disalurkan kepada keluarga yang
lain bagi memenuhi beberapa kewajipan yang utama seperti Kkematian,
perkahwinan, upacara perlantikan ketua dan sebagainya. Kedudukan

individu, kaum keluarga dan suku akan terjejas sekiranya mereka

tidak mampu menguruskan salah satu dari perkara di atas.

1.3.4., Sistem Politik

Apabila kita hendak mengkaji sistem politik Adat Perpatih,
ia perlu dianalisa dari peringkat permulaan - tingkat yang paling
bawah iaitu orang ramai yang dikenali dengan panggilan anak buah.
Susunan kekuasaan dan politik seseorang ditentukan mengikut

perbilangan :

lNasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, him. 192.



44

Di atas raja

Di tengah undang

Di bawah lembaga

Raja berdaulat dalam alam

Penghulu berdaulat dalam luaknya
Lembaga bernobat dalam 1ingkungannyT
Buapak bernobat dalam anak buahnya.

Di

dalam pentadbiran Adat Perpatih setiap puak mempunyai

pimpinan masing-masing :

Di

Raja berdaulat di dalam alam bermaksud ‘alam' ialah
negeri. ‘Raja' yang memerintah Negeri Sembilan di gelar

Yang DiPertuan Besar,

Penghulu menocbat di dalam luak bermaksud ‘luak' atau

daerah dipimpin oleh ‘penghulu' yang digelar undang.

Lembaga menobat di dalam lingkungan bermaksud

“lingkungan' ialah suku. Suku dipimpin oleh Lembaga.

Buapak menobat pada anzk buah bermaksud ‘“anak buah!'

ialah perut. Pemimpin di dalam perut di gelar buapak.

bawah ini penulis akan menjelaskan peranan-peranan

pemimpin yang telah dinyatakan di atas :

a. Yang DiPertuan Besar

Teraju politik yang tertinggi sekali ialah Yang DiPertuan

Besar biasanya lebih dikenali sebagai Yamtuan. Baginda berperanan

untuk memelihara perpaduan di Negeri Sembilan serta menjadi lambang

'Mordin selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.

55




45

keadilan,l maka ia ditetapkan bahawa :

"..... Raja itu tiada mempunyai negeri dan tiada

boleh mencukai kharajat, melainkan berkeadilan

sahaja serta permakanannya duit sesuku, beras dua

gantang, nyiur setali®.

Yang Dipertuan Besar bersemayam di Sri Menanti. Sri Menanti
berbeza dari luak-luak lain, tidak mempunyai batasan kawasan yang
pasti. Sri HMenanti hanya dapat dikenal dengan adanya apa yang
dikatakan BAdat Lingknnganz. ITa dikelilingi oleh 1luak Ulu Muar,
Jempol, Terachi dan Gunung Pasir. Kemudian 1luak-luak 1ini pula
dikelilingi oleh empat luak yang utama iaitu luak Sungai Ujong,
Jelebu, Johor dan Rembau. Di antara empat luak ini, yang paling
kanan sekali 1ialah luak Sungai Ujong di mana undang luak Sungai

Ujong merupakan ketua dan jurubicara bagi undang yang tiga lagi.

Beliaulah yang merasmikan perlantikan Yang DiPertuan Besar.

b. Undang

Istilah “Undang' adalah khusus bagi ketua-ketua luak Sungai
Ujong, Jelebu, Johol dan Rembau. Cara pemilihannya adalah sebulat
suara dari semua orang di dalam suku Biduanda. Undang-undang di

Negeri Sembilan ialah :

a. Undang Sungail Uijong

Beliau bukan dipilih oleh ketua-ketua suku tetapi oleh dua

wakil dari dua perut sukunya dari seorang pegawai adat. Perut suku

1DI. Khoo Kay Kim, "Sistem Politik Negeri  Sembilan',

Seminar Persejarahan Dan Adat Perpatih, hlm. 2.

2Hooker, Adat Laws In Modern Malaya, hlm. 114.




46

itu ialah Perut Waris Hilir dan Perut Waris Hulu.

b. Undang Jelebu

Undangnya bergelar Datuk Mendika Menteri Akhirulzaman.
Beliau dipilih dari tiga perut suku Biduanda mengikut giliran iaitu
Waris Ulu Jelebu, Waris Kemin dan Waris Sarin. Beliau dicalunkan
oleh perutnya dan disahkan oleh Orang-orang Delapan iaitu jemaah

yang ada kuasa untuk menerima dan menolak sesuatu keputusan.

c. Undang Johol

Undangnya bergelar Johan Pahlawan Lela Perkasa Setiawan.
Jawatan ini dipegang oleh dua perut suku Biduanda bergilir-gilir

iaitu perut Johol dan perut Gemencheh.

d. Undang Rembau

Beliau dipilih dari dua perut suku Biduanda di Baruh.
Perut-perut ini ialah Biduanda Jakun dan Biduanda Jawa. Undang dari
perut Biduanda Jakun bergelar Datuk Lela Maharaja. Undang dari

perut Biduanda Jawa bergelar Dbatuk Sedia Raja.

Undang merupakan kuasa tertinggi bagi sesuatu luak di mana
segala tindakan beliau tidak tertakluk kepada Yang Dipertuan Besar.
Beliau mengendalikan hal ehwal luaknya dengan bantuan jemaah ketua-
ketua Adat. Justeru itu beliau tidak boleh memecat lembaga tanpa
kebenaran jemaah, tidak boleh mengubah atau mengesahkan keputusan

Lembaga tanpa merujuk kepada jemaah, begitu juga dalam mengesahkan



47

sebarang perjanjian perlukan tanda tangan jemaah.1 Selain daripada
daripada ketua-ketua adat, pendapat dari suku Undang itu sendiri

juga perlu diambil kira.

Disamping menjadi ketua luak, undang juga berperanan sebagai
hakim, Beberapa kesalahan yang mesti dihakimkannya ialah
menderhaka, menentang kuasa Ketua Adat, salahguna kuasa oleh Ketua
Adat, bakar, tikam, racun dan kelakuan sumbang jantina :

Derhaka, celaka,

Dahaga, dahagi,

Rumbun, bakar,

Tikam, bunuh.

Kesalahan-kesalahan tersebut dianggap berat dan jika
dibiarkan akan membinasakan masyarakat Adat Perpatih. Walau
bagaimanapun undang boleh menggunakan budi bicaranya sendiri untuk
mer ingankan hukuman, memaafkan yang bersalah dan seumpamanya. Kata
perbilangan :

Sumbing boleh dititik,
Patah boleh digempal.

c. Lembaga

Lembaga adalah gelaran bagi ketua setiap suku. Syarat utama
bagi memegang Jjawatan lembaga ialah dia mestilah memperisterikan

perempuan dari luaknya. Pemilihannya adalah berdasarkan kepada

konsep 'kebulatan' - semua setuju.
Bidang kuasa lembaga adalah terbatas - fpysaka lembaga
bersekat" berbeza dengan kuasa Undang yang "herkelantasan". Dalam

1Ho:din Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm. 66.



48

bidang Jjenayah, Lembaga hanya boleh menyelesaikan kes-kes kecil -
"membuta mata, mematah tulang, memutus urat®. Dalam kes-kes yang
lebih besar, Lembaga hanya berfungsi seﬁaqai ‘polis' - menyiasat,
menangkap, membawa pesalah kepada undang atau Yamtuan. Beliau juga

tiada kuasa untuk meringkankan hukuman ataupun memaafkan kesalahan.

Oleh  kerana Lembaga adalah ketua suku, maka  beliau
bertanggung Jjawab menjaga keselamatan dan mengekalkan keharmonian
hidqup bersuku. Beliau juga turut hadir dalam pembahagian harta
pusaka dan menandatangani akuan berkedim. Lembaga boleh melantik
dan menjatuhkan undang :

Bulat Lembaga menjadi Undang,

Yang dilantik boleh dipecat.

Lembaga tidak boleh bertindak dengan sewenang-wenangnya.

Beliau boleh dipecat atas kesalahan membusukkan nama suku, cuai

menjalankan tugas, menyalahgunakan kuasanya atau melampaui batas

kuasanya.
d. Buapak

Buapak pula adalah ketuva perut. Beliau dipilih dengan

persetujuan dari anggota perutnya yang dewasa. Pemilihannya

mestilah disahkan oleh Lembaga.

Tugas buapak menyelesaikan perselisihan dalam perutnya.
Oleh itu seorang anak buah yang terus mengadu kepada lembaga tanpa

melalui buapak boleh dihukum atas kesalahan ‘“melangkahi! buapak.

Buapak bertanggung jawab menerima mas kahwin dalam

perkahwinan anak buahnya. Harta dapatan dan harta bawaan dijelaskan



49

di hadapannya Jjika berlaku perceraian dan beliaulah yang membuat
pembahagiannya. Dalam kes jenayah, Buapak hanya boleh menyelesaikan
masalah yang remeh temeh sahaja iaitu :

Luka conget pecah berdarah,

Luka ditutup kain baju.

Seorang buapak boleh dipecat atas kesalahan cuai menjalankan

tugas, menyalahgunakan kuasa dan berkelakuan yang memalukan perut.

Pemecatannya dilakukan oleh anggota perut dan disahkan oleh lembaga.

Secara keseluruhannya konsep pimpinan politik dalam Adat
Perpatih berlandaskan konsep muafakat dam budi. Sesuatu keputusan
mestilah dicapai dengan muafakat dan keputusan yang diambil mesti
ada tolak ansur

Kemenakan beraja pada mamak,

Mamak beraja pada penghulu,

Penghulu beraja pada muafakat, 1

Muafakat beraja pada alur dan patut,

Budi pula seperti yang telah dijelaskan merupakan teras

nilai dan falsafah Adat Perpatih. Pemimpin adalah 1lubuk akal,

lautan budi.

Sistem demokrasinya Jjelas dapat dilihat melalui hiraki
pemerintahan - ‘berjanjang naik, bertangga turun'. Tambahan pula
setiap pemimpin tidak boleh bertindak sesuka hatinya. Jika mereka

melakukan kesalahan, hukuman tidak dikecualikan :

Diturunkan dari pangkatnysa,
Dijatuhkan dari kemuliaannya,

1H. Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, hlm. 145.




Kok gading :.‘lipiuh,,1
Belangnya dikikis.

1.3.5. S8istem Hukum Adat

Sebagaimana yang telah dijelaskan oleh penulis di awal
penulisannya bahawa Adat Perpatih mengandungi peraturan-peraturan
hidup. Peraturan-peraturan hidup dalam Adat Perpatih dirakamkan di
dalam kata perbilangan Adat yang dikenali juga sebagai "kata

pesaka”.

Adat Perpatih turut mengakui bahawa Hukum Adat adalah
aciptaan Datuk Perpatih Ean Sebatang2 yang diwarisi turun temurun
dari nenek moyang :

Berlulus berlembaga

Berturas berteladan

Nan diucap dipakai

Nan dipesan dibiasakan

Turun temurun daripada nenek moyang.

Oleh itu, masyarakat Adat Perpatih mengakui adanya ‘law-

giver' walaupun secara samar-samar.

Hukum Adat ialah pematuhan masyarakat mengenal peraturan,
hukum, lembaga, resam dan sebagainya.3 Hukum Adat disesuaikan

dengan kehendak hidup bersuku dan juga di atas prinsip budi dan

lerti gading dipiuh, belangnya dikikis ialah diberhentikan
dari jabatannya.

2yordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.
108.

3Hashim A. Ghani, "Kata-kata Perbilangan Dan Tafsirannya",
Kertas Kerja Seminar Persejarahan Dan Adat Perpatih (Anjuran
Majlis Belia Negeri, N. Sembilan, 1974), hlm. 2y



51

euafakat. Dalam Adat Perpatih yang menguatkan Hukum Adat ialah
ketna Adat. Penguatkuasaan ini tidaklah seratus peratus tetapi ia
dipatuhi :

Raja berkeadilan

Penghulu seundang

Tali pengikat daripada Lembaga

Keris penyalang daripada Undang,

Pedang pemancung daripada Keadilan.

Sekiranya berlaku perselisihan, penyelesaiannya dicari
dengan ‘mengajak berunding'. Ini disebabkan masyarakat Adat
Perpatih merupakan kesatuan yang harmoni yang dilambangkan dengan

istilah-istiah ‘seadat', ‘seresam', ‘saudara mara', ‘suku sakat' dan

lain-lain.

Sistem hukum Adat ini dapat dibahagikan kepada beberapa
kategori. Setelah dibuat penelitian, maka penulis membahagikannya
kepada lima kategori yang utama :

a. Hukum Tentang harta dan Pusaka

b. Hukum Tentang Keluarga Asas.

¢. Hukum Tentang Orang Semenda

d. Hukum Tentang Perkahwinan dan Perceraian.

e. Hukum Tentang Berkedim.

f. Hukum Jenayah.

a., Hukum Tentang Harta Pusaka

Pusaka ialah satu konsep yang didefinasikan sebagai benda
sama ada tanah, rumah atau barang-barang yang berharga seperti
barang kemas yang diterima daripada ibu bapa dan nenek moyang.

Harta 1ibu bapa atau nenek moyang akan menjadi pusaka apabila



52

diturunkan kepada generasi di bawahnya.

Abdullah Siddik dalam bukunya ‘Pengantar Undang-undang

Adat Di Malaysia' telah membahagikan harta pusaka kepada dua jenis

iaitu :1

pusaka benar ialah harta kepunyaan suku dan terdiri

dari tanah-tanah kampung, sawah, kebun buah-buahan dan
rumah yang diwarisi dari ibu yang letaknya di atas
tanah pusaka. Biasanya digeran tanah tersebut ada cop
*Customary Land'.
Cara perwarisan harta jenis ini, ia diberikan kepada
anak perempuan sesuku secara turun menurun bermula
daripada ibu kepada anak perempuan. Seterusnya kepada
anak perempuan yang berikutnya. Jika siibu tiada anak
perempuan, ia berpindah kepada anak saudara perempuan
yang sesuku dengannya. Anak lelaki tidak berhak tetapi
ia boleh mengerjakannya atau mengambil hasil tanaman
ibu bapanya dahulu :

Terbit pusaka kepada saka

Si lelaki menyandang pusaka

8i perempuan yang punya pusaka

Orang semenda yang membela.
Harta pusaka benar tidak boleh dijual kecuali dengan
sebab tertentu dan dengan kebenaran Lembaga atau Undang
dan penjualan atau penggadaian hanya dibenarkan dalam

sesuku, keutamaan diberi kepada waris terdekat. Abdul

Abdullah Siddik, Pengantar Undang-undang __ Adat Di

Malaysia, hlm. 146.



53

Kahar bin Bador telah menulis berhubung dengan harta
ini seperti berikut :

-~ However, it is not the absolute
ownership rights that are inherited and
transmitted by the female heirs. The rights
of ownership do not include the rights to
lease, charge or sell the property on their
own accord .....

...... . But while the direct heirs, i.e. the
uterine siblings, male and female, may
effectively bar any transaction from taking
place, indirect heirs have only the first
option to purchase such property should it be
offered for sale".
Menurut E.N. Taylor

"All ancestral property belong to the tribe;
it wvests in the female members but they hold
it as trusteers for their tribe rather than as
owners®,

ii. Pusaka 8endiri dikenali sebagai pusaka waris. Ia
merupakan harta nenek moyang yang pada asalnya
merupakan harta penamabahan dalam satu-satu suku. Harta
jenis ini merupakan harta benda yang diwarisi oleh anak
daripada orang tuanya seperti barang-barang kemas atau

harta carian bapa. Ringkasnya, selain daripada tanah

pusaka adat.

Prinsip yang diikuti oleh Adat Perpatih mengenai
pewarisan harta adalah seperti berikut :

"Susur galur adat berpusat kepada perempuan,
seorang lelaki adalah ahli bagi suku ibunya
sehinggalah melalui perkahwinan. Ia diterima
dalam suku isterinya. Tanah hanya  boleh

lE.N. Taylor, Custormary Land Of Rembau, JMBRAS, wvol. VII
{1929), hlm. 31.



b.

ibu

54

dipunyai oleh prempuan sahaja. Perempuan

tidak boleh berhijrah, suami tinggal ?i

kampung isterinya, tetapi tidak sebaliknya™.
prinsip ini mungkin diambil dari perbilangan adat yang
mengatakan :

Terbit  pesaka pada sako.

gilelaki menyandang pusako

Si perempuan yang punyo pesako

orang Semenda yang membolo
Cara pewarisannya +idak sama dengan cara pusaka benar
kerana Pusaka sendiri turut diwarisi oleh kaum lelaki.
Bagi menentukan pewarisnya, pemuafakatan sering
diadakan untuk mencapal kata sepakat mengenai siapa
yang berhak mewarisi harta pusaka tersebut. Secara
umumnya, selain daripada tanah pusaka adat, cara

pembahagiannya adalah berdasarkan gistem Paraid (hukum

islam).

Hukum Tentand Keluarga_ Asas

Rila seseorang anak itu dilahirkan dan setelah diberi nama,

bapa

berlangsung jawab atas enam perkara kepada anak itu.

Tanggund jawab ini dijelaskan dalam kata perbilangan :

Sehari ada, sehari bernama
gehari berhutang pada ibu bapa
Hutang di atas enam syarat
pertama kerat pusat

Kedua upah bidan

Ketiga sunat rasul

Keempat tindik daing

1

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-undand Tanah_Islam -

pedekatan dan perbandingan (K. Lumpur : AIL. Rahmaniah, 1987), hlm.

114.



55

Kelima diserahkan mengaji
Keenam nikah, hutang adat dengan hukum

Setelah anak itu berumur enam tahun, dihantar mengaji Al-
Qur'an. Harapan mereka dengan mengetahui Al-Qur‘'an khususnya bagi
lelaki dapat menghindarkan sikap suka berjudi. Umumnya pula, anak-
anak lelaki dan perempuan diajar tugas-tugas yang perlu sahaja.
Misalnya anak lelaki diajar kerja-kerja di darat dan di laut, anak

perempuan diajar menjahit bantal, menganyam tikar dan seumpamanya :

Dapat tikar sehelai bantal sebuat
Sukalah emak dengan bapanya

Bagi si lelaki diserahkan mengaji
Dapat ayat sepatah nan dua

Tangkal judi dengan sabung

Kemudian anak si laki-laki

Sampai ukur dengan jangkanya

Kalau ke laut belayar cincang dayung
Kalau ke darat belajar cincang pedang.

Walaupun anak-anak telah disuruh pergi belajar mengaji atau
belajar menjahit, tapi bapa terutamanya mesti mempastikan anak-anak
mereka benar-benar pergi belajar tidak ‘melencong ke tempat lain®
atau melakukan perkara-perkara yang dilarang.

Kalau lelaki diserahkan mengaji

Kalau perempuan diserahkan menjahit

Masa itu terhutanglah orang semenda (bapa)

Petang mengadangkan

Pagi melepaskan

Malam mendengarkan

Siang memandangkan

Dijaga ayam jangan dimakan musang

Kerbau jangan merompak.

Tegasnya, mendidik anak bukan diserahkan kepada quru semata-

mata. Kedua ibu bapa perlu bertanggungjawab mengawasi dan mendidik

anak mereka supaya hidup berbudi dan berakhlak mulia.



56

Oleh kerana anggota suku dan perut dianggap mempunyai ikatan
yang kukuh, mereka dilarang melakukan perkara-perkara yang ‘tidak
sedap dipandang mata' dan “tidak sedap didengar oleh telinga' di
kalangan mereka. Di antara perkara yang dianggap ‘sumbang'
melakukannya ialah :

Sumbang percakapan

Sumbang kelakuan

Sumbang pemandangan

Sumbang kedudukan

Sumbang perjalanan.

"Sumbang' bermaksud melakukan perkara-perkara yang dilarang
cleh agama dan adat. ‘Sumbang percakapan' ialah lelaki dan
perempuan berbual tidak tentu arah, ‘sumbang kelakuan' ialah mereka
dilarang berkelakuan seperti 1laki bini. *Sumbang pemandangan'
bererti mereka hendaklah mengelakkan menatap wajah antara satu sama
lain dengan ghairah. ‘Sumbang kedudukan' ialah berdua-duaan di
tempat sunyi seperti di rumah tanpa ada orang lain atau di perigi,
di sungai dan sebagainya. ‘Sumbang perjalanan' pula membawa maksud

berjalan bersama dikhuatiri timbul fitnah.1

c. Hukum Tentang Orang Semenda

Bila berkahwin, si 1lelaki berpindah tinggal di rumah
isterinya. Ia menjadi orang semenda di tempat isterinya dan semua
kaum lelaki yang baligh dari suku isterinya adalah orang tempat

semendanya.

1Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam_ Adat  Perpatih, hlm.

120.



57

Orang semenda harus patuh pada tata tertib  hidup
bermasyarakat dalam suku isterinya. Pendek kata dia harus berusaha
menyesuaikan dirinya dengan suasana di tempat baru :

Masuk kandang kerbau menguak

Masuk kandang kambing membebek

Bagaimana adat tempat semenda dipakai

Bila bumi dipijak, langit dijunjung

Bagaimana adat negeri itu, dipakai.

Dia juga berkuasa ke atas isi rumahnya termasuk isteri

Salah hamba kepada tuan

8alah murid kepada guru

Salah anak kepada bapa

Salah bini pada laki.

Dan ditegaskan juga bahawa "kunci bini pada laki".

Oorang Semenda juga diharapkan menjaga harta isteri serta
berusaha menambahkannya bukan mengurangkan - “Membela kampung nan
sesudut, menjadikan sawah nan selopak®. Dia juga hendaklah
menumpahkan tenaganya Kkepada suku tempat semendanya seperti kata
pepatah :

Jika alim hendaklah ia memberikan doanya

Jika rajin memberi kerjanya

Jika kaya membelanjakan ringgitnya bagilsuku isterinya

Jika cerdik memberikan rundingnya pula.

Di dalam suku isterinya Orang Semenda diharapkan berkelakuan
baik. Kelakuan yang aib sekali ialah :

Diberi satu diambil dua

Pelesit dua sekampung
Sebatang enau dua sigail

1Mnhamed Din bin  Ali, Sambaan Chakap dan Pepatah Adat
Melayu, hlm. 38.




Satu kapal dua nakhoda.

(Maksudnya telahpun dijelaskan oleh penulis}).

Orang tempat semenda, sebaliknya pula, mesti menghormati
Orang Semenda. Pantang larang yang mesti dipegang oleh Orang Tempat
Semenda ialah :

Dah diberi ditarik balik

Dah diuja dipegang ekor

Dah d;pertarug dipe;milami

Dah dipesan dituruti.

Perbilangan ini bermakna sebarang harta jika telah diberi
kepada orang semenda suami isteri, tidak boleh ditarik balik. Orang
Semenda tidak boleh melarang membawa isterinya, umpamanya pergi
merantau. Orang tempat semenda harus menaruh kepercayaan kepada
orang semenda. Kalau ia sudah diamanah untuk mengerjakan tanah
pusaka isterinya, tidak perlu dijenguk setiap hari untuk melihat
sama ada ia mengerjakannya atau tidak. Begitu Jjuga apabila

menyuruhnya - sekali cakap sudah cukup.

Sekiranya berlaku perselisihan ataupun kesalahan antara
orang semenda dengan orang tempat semenda, lazimnya diselesaikan
dengan mengaku salah dan meminta maaf berserta kenduri kecil. Hukum
menghukum di antara keduanya berusaha dijauhi kerana perbuatan ini

akan membusukkan nama suku.

d. Hukum Tentana Perkahwinan dan Perceraian

Larangan utama dalam Adat Perpatih 1ialah kahwin sesuku.

lipid., hilm. 40.



59

Kahwin sesuku merupakan kesalahan ‘besar' dan dinamakan *sumbang'.
Ada dua jenis ‘sumbang' iaitu :1
1a Sumbang Sewaris ialah berkahwin sesuku tetapi 1lain

perut. Hukum sumbang sewaris ialah dirampas haknya ke

atas Tanah Pusaka. Undang boleh menjatuhkan denda 50

gantang beras, kerbau seekor dan wang

$14.00.

Kemungkinan untuk perempuan itu diterima semula oleh

sukunya ada. Ini berlaku apabila perempuan itu

bercerai dengan suaminya sama ada cerail

hidup atau

cerai mati dan dia tidak akan kembali semula kepada

suaminvya. Kebenaran untuk diterima semula mesti

dirayu kepada lembaga dan undang. Dia juga

terpaksa

menjelaskan denda yang telah dinyatakan tadi.

ii. Sumbang Sekedim ialah berkahwin dalam perut

dikenali Jjuga sebagai ‘sumbang balai

sendiri,

melintang',

dianggap sebagai derhaka. Hukuman adalah dirampas

segala harta benda. Di setengah tempat pada suatu

masa dahulu dijatuhkan hukuman bunuh.

Seorang lelaki juga tidak boleh berkahwin dengan dua orang

perempuan sesuku. Bila sudah bercerai, seorang lelaki

itu tidak

digalakkan berkahwin dengan perempuan yang sesuku dengan jandanya.

1Hordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih,

him. 125.



Di

60

dalam Adat Perpatih terdapat jenis-jenis nikah kahwin

yang tidak lazim, di antaranya ialah :

Lo

ii.

iii.

"Menyerah" berlaku apabila seorang lelaki datang ke
rumah orang perempuan yang disukainya bersama beberapa
orang tua daripada sukunya. Biasanya dilakukan di
waktu tengah malam dan tanpa pengetahuan keluarga
perempuan tersebut. Lelaki itu tidak akan akeluar
dari rumah perempuan tersebut sehingga keluarga dari
rumah  perempuan bersetuju mengahwinkannya dengan
anaknya. Setelah si lelaki ‘mengisi adat' - bayaran
yang  berbentuk wang di mana nilaiannya telah
ditetapkan oleh buapak, mereka ditunangkan atau ‘nikah

gantung'.

"Merumah" pula merupakan jalan keluar bagi si lelaki
yang menyukai seorang perempuan tetapi perempuan itu
tidak suka kepadanya. Lelaki itu akan datang
mencerobohi rumah perempuan tersebut dengan
bersenjatakan keris. Perempuan itu akan dipegang atau
dipeluknya dan tidak akan dilepaskan selagi keluarga
tidak bersetuju mengahwinkannya. Setelah si 1lelaki
‘mengisi adat' upacara perkahwinan diadakan pada hari

itu juga.

Bagi 1lelaki yang hendak "menyerah" dan "merumah" dia
hendaklah seorang yang berani dan berharta - “banyak

emas, senjata tajam".

"Salah-salahan" atau kadang-kadang dikenali sebagai



61

"Nikah terkurung di dalam". Ini berlaku apabila
perempuan dan lelaki berlaku sumbang di dalam rumah -
beruda-duaan. Buapak dari suku perempuan dan lelaki
dipanggil dan mereka yang terlibat dipaksa kahwin.
Walau bagaimanapun si lelaki mesti mengisi adat Jjuga

terlebih dahulu.

Menyentuh tentang hukum perceraian pula, talak Jjatuh sama
seperti yang terdapat di dalam hukum Islam. Ada dua 7Jenis ceral
jaitu cerai hidup dan cerai mati. Sebelum bercerai seseorang itu
mestilah berfikir panjang. Dalam Adat Perpatih seorang suami yang
menghadapi masalah yang mungkin membawa kepada perceraian, maka satu
kenduri kecil diadakan yang dikenali sebagai “hersuarang". Saudara
pihak suami dan isteri dijemput. Kadang-kadang dengan cara begini

perceraian dapat dielakkan.

Jika si 1lelaki hendak menjatuhkan talak juga, maka harta
carian laki bini dibuat pembahagian di hadapan buapak atau 1lembaga.
Jika perkahwinan itu menghasilkan harta carian suami isteri tidak
dibahagi, ditinggalkan semua kepada isteri untuk membela anak kerana
dalam masyarakat Adat perpatih apabila berlaku perceraian anak akan
terus tinggal bersama ibunya. Jika bercerai mati harta selain dari

tanah pusaka adat dibahagi mengikut hukum faraid.,

Sesungguhnya orang lelaki yang bercerai berhak menumpang
makan minum dan tinggal di atas tanah pusaka sehingga ia berkahwin
lagi. Jika ia mati, pada dasarnya semua perbelanjaan matinya akan

ditanggung oleh si perempuan.



62

a. Hukum Tentang Berkedim

Dari segi hukum Adat terdapat dua jenis kedim yang utama.
Pertama 1ialah kedim Adat dan yang kedua Kedim Adat dan Pusaka.
Kedim Adat tidak memberi hak yang penuh kepada anggota berkedim.
Bagi perempuan tidak boleh mewarisi harta pusaka dan bagi lelaki
tidak boleh memegang jawatan Adat. Keistimewaannya cuma "sakit

ditanam”.

Kedim Adat dan Pusaka pula memberi hak penuh kepada anggota-
anggota yang berkedim sebagai anggota biasa sesuatu suku itu. Kalau
perempuan ia boleh mewarisi harta pusaka, kalau 1lelaki boleh
memegang Jjawatan Adat Berkedim boleh dilakukan terhadap orang di
luar adat termasuk yang bukan Melayu. Berkedim mestilah dengan
persetujuan waris dan Lembaga :

0Oso sekata

Jangan bercicir

Jangan bertinggalan.

Satu upacara kenduri menyembelih kerbau atau kambing
diadakan yang mesti dihadiri oleh Lembaga, Buapak Besar dan waris
sekelian. Yang penting dalam upacara-upacara berkedim ini 1ialah
pengakuan dan penghebahan tentang seseorang itu telah diterima
dengan hak-haknya yang tertentu. Hebah dilambangkan :

Darah dicecah
Doa ditampung

1Dr. Nordin Selat, Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih, hlm.

146.



63

Sumpah dilabuh

Qurtan dijunjung.

Bagi kedim Adat dan Pusaka, surat pengakuan resmi daripada
Lembaga atau Buapak adalah diwajibkan kerana ia melibatkan pewarisan
harta pusaka adat. Surat asal itu perlu disimpan di pejabat daerah

berkenaan sebagal simpanan rekod rujukan.

f£. Hukum Jenayah

Di antara bentuk-bentuk jenayah yang dicatatkan di dalam
Hukum Adat telah ditulis dalam bentuk kata perbilangan :

Tikam bunuh
Umpas racun
Samun sakar
Siar bakar
Maling curi
Umbuak umbai
Sumbang salah
Dahaga dahagi.

wpikam bunuh" ialah tikam melukakan seseorang dengan sejata tajam,

tidak sampai membawa maut dan bunuh pula - tikaman Yyang membawa
maut .
"gamun sakar" ialah samun - merampas harta seseorang dengan

kekerasan. Sakar pula - samunan itu menyebabkan kematian.
ngiar bakar" ialah siar - sengaja membakar harta orang tetapi tidak
musnah sama sekali. Bakar - membakar dengan sengaja atau

kecuaiannya menyebabkan harta musnah sama sekali.

"Maling curi® ialah maling - mengambil harta orang di waktu malam

21pia., hlm. 131.



64

dengan mengelidah, memecah dan seumpamanya. Curi pula - mengambil

harta orang waktu siang hari.

nUmbuak umbai® ialah umbuak - memberi rasuah. Umbai - mengugut
orang lain dengan kekerasan supaya melakukan sesuatu untuk faedah

dirinya.

%Sumbang salah" ialah sumbang - sengaja berkelakuan tidak sopan di
khalayak ramai. Salah pula - memaksa orang lain mencabul maruah
atau melakukan perkara yang tidak sopan.

"pDahaga dahagi" ialah dahaga - menderhaka kepada ketua Adat.
Dahagi pula -ketua Adat mengemukakan tuduhan palsu terhadap anak

buahnya.

Tanda-tanda bersalah boleh dikesan melalui rasa syak
wasangka kepada pesalah terlibat apabila melihat tanda-tanda
berikut :

Berjejak bak bakiak,

Berberus bak si pasin

Berbau bak embacang

Enggan lalu ranting patah

Runcing tanduk

Cencang wanggah bengkak kening

Tersindang jejak menurun, tertukik jejak mendaki.

Kata perbilangan di atas menjelaskan bahawa rasa syak
wasangka dapat dikesan apabila si pesalah berlari cepat sejurus
herlaku kecurian, berdasarkan desas desus atau khabar angin, berada
di tempat orang yang kehilangan barang, orang yang pernah dituduh
melakukan Jjenayah, didapati orang tercedera, mungkin dipukul orang

dan juga selepas berlaku sesuatu jenayah, tiba-tiba cara hidupnya

bertukar seperti hidup bermewah-mewah.



Tanda melalui syak wasangka belumlah boleh ditangap dan
dibicarakan kerana cukup bukti. Oleh itu, ia harus disiasat dengan
lebih lanjut hingga terdapat bukti-bukti bahawa ia bersalah. Di
antara tanda-tanda yang boleh dijadikan bukti ialah :

Terkikik terkadik tertanda terbeti

Pulang pagi berbasah-basah, berjual bermurah-murah

Terlebih terkejar, lo kata orang banyak

Bertali boleh diheret, bertampuk boleh dijinjing

Bertunggul penebangan, bersasak berserami

Bertimbang ciak dak menjawab.

Dalam kata perbilangan ini pula perkara-perkara yang boleh
dijadikan bukti ialah ia ditangkap basah ketika melakukan jenayah
atau barang yang dicuri ada di tangan. Tanda-tanda lain seperti
bajunya kotor atau koyak, barang-barang yang dicuri dijual dengan
harga yang murah, orang ramali mengejar penjenayah dan  dapat
mengenalinya walaupun tidak dapat menangkapnya, terdapat tanda-tanda
pergelutan seperti tangan atau telinganya terpotong, terdapat tanda-
tanda yang sah telah melakukan jenayah misalnya darah atau mayat dan

seseorang menyerlahkan kesalahannya dengan memberi jawapan yang

dusta kepada soalan-soalan yang dikemukakan.

Apabila terdapat salah satu daripada bukti-bukti yang telah
disebutkan di atas, maka pesalah itu akan ditangkap dan dibawa ke
hadapan Ketua Adat untuk dibicarakan. Kes-kes kecil dan melibatkan
anggota perut yang sama dibicarakan di hadapan buapak. Manakala
kes-kes yang lebih besar dan yang melibatkan anggota satu-satu suku
tetapi berlainan perut dibicarakan oleh lembaga. Kes-kes yang

paling berat dan melibatkan sesuatu luak diadili oleh undang.



66

Hukum Jjenayah Adat Perpatih berasaskan budi bicara dalam
mengenakan hukuman dan penembusan kesalahan. Ketua Adat akan
menggunakan kebijaksanaan dalam membuat keputusan dan menyesuakkan
dengan keadaan, mengikut alur dan patut. Kata perbilangan Adat :

Ular dipalu biar mati

Kayu pemalu jangan patah

Tanah dipalu jangan lembang (rosak}.

Kesimpulannya, hukum Adat secara umumnya dicatatkan dalam
kata perbilanglan adat. Perlaksanaan hukumannya berdasarkan kepada
kebijaksanaan dan budi bicara ketua adat. Ketua-ktua yang terlibat
mengadili kesalahan berdasar kepada besar kecilnya kesalahan itu dan
mengikut kuasa yang ada padanya. Ketua-ketua adat pada dasarnya
bukan untuk menjatuhkan hukuman tetapi sebagai penyelesaian kepada

masalah.



183

BIBLIOGRAFI

al—Qur‘én al-Karim

“Abdullah Nasih Ulwan, Tarbiah al-Aulad Fial-Islam, 2 juzuk,
Singapura: Kerjaya al-Mahmudah, 1975,

Cabdullah Nasih “Ulwan. Pendidikan Anak-anak Dalam Islam. Ptrj.
Syed Ahmad Semait. 2 juzuk. Singapura : Pustaka Nasional
Pte., Ltd., 19%0M/1410H.

CAbdullah Siddik, Dr. Pengantar Undang Adat di Malaysia, Kuala
Lumpur: Universiti Malaya, 1975.

Abdullah Taib. Asas-asas_Antropologi. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa
dan Pustaka, 1985.

Abdul Rahman Mohammad. Dasar-dasar Adat Perpatih. Kuala Lumpur:
Pustaka Antara, 1964.

Abdul  Samad Idris, Dato'. Hubungan Minangkabau Dengan_ Negeri
Sembilan Dari Segi Sejarah dan Kebudavaan. Seremban: Pustaka
Asas, 1870.

Ahmad Amin, Or. Kitab al-Akhlak. Beirut : Da al-Kitab al-“Arabi,
1969.

Abi Daud, Sulaiman Ibn. al-Ash®ath al-Sajastani. Sunan Abi Daud, 2
juzuk. Dar al- Fikri, t.t.

Aishah Hasan (Penterjemah). Pendidikan Islam Terhadap Anak-anak. 2
bahagian. Kuala Lumpur: Pustaka Salam, 1928.

A. Kadir Yusof. "Mengenal Adat  Perpatih : Struktur dan
Organisasinya". Dewan Masyarakat. (April, 1973).

Amir Syarifuddin, Dr. Perlaksanaan Hukum Kewarisan Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau. Jakarta: P.T. Gunung Agung, 1984.

Ariff bin Kassim. "Berkedim: Satu Proses Bersaudara Dalam Adat
Perpatih". Mastika (Februari, 1979).

A. Samad Idris, Tan Sri . Adat Perpatih. 52 Siri Rencana AKhbar
Mingguan Malaysia 1988-1989, Dikumpulkan oleh Salimah Ali,
Koleksi Penyelidikan Budaya Negeri Sembilan.

al-Banna, As-Syahid Hassan, al-Imam. Konsep Masvarakat Pembaharuan
Islam. Ptrj. Su'adi Sa'ad. Malaysia : Thinker's Library
Sdn. Bhd., 1988.

Bey Ariffin, H. Abdullah Said. Rahsia Ketahanan Mental Dan Bina
Mental Dalam Islam. Surabaya. Penerbit 'al-Ikhlas, 1980.




184

De Jong, P.E. Minangkabau and Negeri Sembilan: Socio Political
Structure in Indonesia. t.tp : The Hague Martinus Nijhoff,
1952.

Dewey, John. Teory of Moral Life. t.tp: Holt, Rinehart And Winston
IWC., 1960.

al-Farra', Mohammad _b. Husin, al-Qadi, al-Ahkam al-Sultaniah.
Mesir: Mustaffa al-Babi al-Halabi wa Auladuhu, 1966M/1386H.

Gazalba, Sidi, Drs. Ilmu Islam. Kuala Lumpur: Perusahaan Offset-
Bumikita, 1979.

Gullick, J.M. Sistem Politik Bumiputera Tanah Melayu. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1978.

Hamka, Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Prof. Dr. Tafsir al-Azhar.
10 jilid. Singapura: Pustaka Nasional Pte. Ltd., 1990.

Hamka. Islam Dan Minangkabau. Jakarta : Penerbit Pustaka Panjimas,
1984.

Hamzah Ya'qub, Dr. Ethika Islam. Jakarta : C.V. Publicita, 1979.

Hanbal, Ahmad, al-Imam. Musnad al-Imam Ahmad b. Hanbal. 6 juzuk.
Beirut : Maktabah Islami, t.th.

Hussein bin Kassim. Adat Perpatih. Transkripsi Sejarah Lisan
Koleksi Adat Perpatih (5 Oktober, 1989).

Hooker, M.B. Adat Laws In Modern Malava. Kuala Lumpur: Oxford
University Press. 1971.

Hooker, M.B. Reading in Malay Adat Laws. Singapore : Universiti
Press, 1970.

Ibi. "Adat Dalam Masyarakat Melayu", Mastika, (March, 1962).

Ibnu Majah, Abi €abdullah Nuhammad b. Yazid al- Qazwini, Sunan Ibnu
Majah. 2 juzuk t.tp : CIsa al-Babi al-Halabi wa Syarkahu,
v

Ibnu Manzur, Jamaluddin_ Muhammad b. Mukram. Lisan al-Carab. 15

jilid. Beirut, Dar al-Beirut, 1968M/1388H.

Ibnu Kathir, Abi al- Flda' Isma® il, al-Imam. Tafsir Ibnu Kathir. 4
juzuk. Beirut: Dar al- -Fikri, 1968.

Ibrahim Atin, Perbilangan Adat. t.tp. Sinaran Bros. , t.t.

Idrus Hakimi dt. Raja Penghulu, H. Rangkaian Mustika Adat Basan di
Syarak di Minangkabau. Bandung: Remadja CV, 1984.

Ismail Mat. "Pemakaian Kaedah Antropoligi dan Sains Perundangan
Islam Dalam Kajian dan Penilaian Kos Undang-undang Adat".



185

Islamiyyat. Vol. 7 (1986).
Jamaluddin b. Abdullah. "Adat Menyembah: Mastika (Julai, 1958).
Khazin Mohd. Tamrin. Orang Jawa di Selangor, Penghijrahan dan

Penempatan 1880 - 1940. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, 1987.

Kolb, Julius Gould William L., ed. A Dictionary of The Social
Sciences. New York : The Free Press, t.t.

Lister, Martin. "Malay Law in Negeri Sembilan". JMBRAS, no. 22,
1980.

Mansoer, M.D., Drs. Sejarah Minangkabau. Jakarta: Bharata, 1970.

al-Marbawi, Mohammad _Idris “Abdul Rauf. Kamus_Idris al-Marbawi
Arabi - Malayuwi. Mesir : Mustafa al-Babi al-Halabi va
Auladuhu, 1350H.

al-Maududi, Abu ®Ala. Pokok Pandangan Hidup Muslim, Ptrj. Osman

Ralibyh. Singapura: Pustaka : Nasinal Pte. Ltd, 1982.

M. Nasroen, Mr. Prof. Dasar Falsafah Adat Minangkabau. Djakarta:
Bulan Bintang, 1971.

Mochtar Naim, Dr. Merantau Pola Migrasi_ Suku Minangkabau. Yogyakarta
: Gajah Mada Universiti Press, 1979.

Mohamed Din bin Ali, Sambaan_Chakap dan Pepatah Adat Melayu. Kuala
Lumpur : The Economy, Printer Ltd. 1956.

Mohd Ridzuan Awang. Konsep Undang-undang Tanah _Islam,
Pendekatan dan Perbandingan. Kuala Lumpur: ar-Tahmaniah,
1987.

Mokhtar bin Hi. Md. Dom. Adat Perpatih dan Adat Istiadat
Masyarakat Malavsia. Kuala Lumpur : Federal Publication,
1877,

M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe.

Minangkabau_ Sejarah Rengkas dan Adatnya. Jakarta: Penerbit
Mutiara, 1982.

Muhammad Abul Quasem. The Ethics of al-Ghazali a Composite Ethics
In_Islam. Petaling Jaya: Central Printing Sendirian Berhad,
1975,

Muslim, Muslim b. al-Hajjaj, al-Imam, Sahiim. 5 Jilid.
Beirut: Dar al-Fikri, 1978M.

Nordin Bachik. Adat Perpatih. Transkripsi Sejarah Lisan, Koleksi
Adat Perpatih.

Nordin Selat, Dr. Sistem Sosial Dalam Adat Perpatih. Kuala Lumpur:




186

Utusan Publication & Distributor Sdn. Bhd. 1982.

Nordin Yakub, Dt. B. Minangkabau Tanah Pusaka. Bukit  Tinggi,
Pustaka Indonesia, 1987.

Qutub, Muhammad Cali. Baifat kaum Wanita Terhadap Rasulullah. Ptrj.
Jamaluddin Kafie, Malaysia : Panamas Sdn. Bhd., 1984.

Qutub, Muhammad o Mutiara Perkahwinan Menurut Ajaran Islam.
Ptrj. Haji Taib Azam,uddin Mohd Taib, Haji Mohammed Yasin
Haji Abdul Majid Haji Jaafar, T, Muhammad.
Mutiara Perkahwinan M<enurut Ajaran Islam. Kuala Lumpur

Pustaka Haji Abdul Majid, 1989.

Runnes, Dagobert D. Dictionary of Philosophy. U.S.A.: Littefield,
Adams & Co., 1970.

al-Sayid Sabig. Fikh Sunnah. t.tp Maktab al-Muslim., t.t.

Sayid Sabig. Fikih Sunnah, Ptrj. Drs. Moh Thalib. Bandung: al-
Ma'arif, 1981.

al-Tirmidhi, abi CIsa Muhammad b. “Isa. al-Jami® al-Sahi wa__Huwa
Sunan al-Tirmidhi. 5 juzuk. Mesir : Mustafa al-Babi wa

Auladuhu, 1985M/1395H.

Vinstedt, R.O. "Familhy Relationship in  Hegeri Sembilan".
Journal of The F.M.S. Museums. Vol. IX, Part II (Januari,
1920)

Kertas Kerja

1. Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih. Anjuran PERMANIS, UKM. pada
17-18 September, 1988.

ia Tan Sri Dato' Haji Abdul Samad Hj. Idris. "Secebis Adat
Perpatih MNilai dan Falsafahnya".

i Tuan Haji Md. Sharif Fakeh Hassan. "Keberkesanan Adat
Pepatih Di Dalam Pembentukan Sebuah Masyarakat Yang
Dinamis".

iii. Dato' Haji Mustafa Hj. Ahmad, "Adat Perpatih Dan Syarak"
Di Negeri Sembilan".
2. Kertas Kerja Seminar Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah Budaya
Negeri Sembilan. Anjuran UPM, 1984
i. H.M. Dahlan, "Sistem Ide Dalam Masyarakat 2dat".

ii. Mohd Yusof b. Md. Nor. "Perlambangan Dalam Perbilangan



187

Adat Perpatih : Satu Pandangan Umum".
iii. Idrus Hakimi Dt. Raja Penghulu. "Adat Minangkabau Basandi

Syarak, Syarakt Basandi Kitabullah Dalam Pembangunan
Masyarakat"
3. Kertas Kerja Seminar Persejarahan Adat Perpatih Anjuran Majlis

Belia Negeri Sembilan pada 10 -12 April, 1974.

i. Haji Abbas b. Haji Ali, "Sebahagian Dari Dasar Adat
(Tinjauan Secara Umum).
ii. Haji Abd. Samad Idris. "Kemurnian Dalam Adat Perpatih".
iii. Ustaz Hashim A. Ghani, "Kata-kata Perbilangan Dan
Tafsirannya".
iv. Idris b. Hj. Tain. "“Beberapa Konsep Penting Dalam Sistem
Adat Perpatih Negeri Sembilan",

v. Dr. Khoo Kay Kim, "Sistem Politik Negeri Sembilan".

Temubual

Tuan Haji Sharif Fakeh Hasan. Kg. Mula Rembau, N.

Sembilan. Temubual pada 2.2.1991.

Ustaz Haji Mustafa Ahmad. Taman Datuk Wan, Seremban, N.

Sembilan. Temubual pada 30.1.1991.

Ustaz Ali Baharum. Kadi Besar, Mahkamah Tinggi, Seremban.

N. Sembilan, Temubual pada 30.1.1991,

Sulaiman Kedimi, Pegawai Bahagian Pesaka Daerah Kuala

Pilah, N. Sembilan. Temubual pada 20.12.1990.



