B.9.35

Kahwin Sesuku dan berkadim Dalam Adat Perpatih :

Otete

Norhalim Hi. Ibrahim
JABATAN PENGAJIAN PEMBANGENAN KELUARGA
UNIVERSIT! PERTANEAN MALAYSIA
SERDANG, SELANGOR DARUL EHSAN.

off Bentirghen deatom

SEMINAR ADAT PERPATIH
NEGERI SEMBILAN DARUL KHUSUS

24 JULAT 1996

#lson Rlana Resort
Seremban.




KAHWIN SESUKU dan BERKADIM DALAM
ADAT PERPATIH'

Meh
Nothalim Hj. Ibrahim
Jabatan Pengajian Pembangunan Keluarga
Uiniversiti Pertanian Malaysia
Serdang, Selangor Darui Elisan
Pendabueluan
1. Masyarakat bersuku-suku Adat Perpatih

Masyarakat Adat Perpatih Negeri Sembitan dan Naning, Melaka terbahagi kepada
kelompok-kelompok fertentu yang disebut suku. Orang vang menjadi ahli sesuatu suku
ftn menganggap divi mercka sebagal mempunyai hubungsn adik-beradik. Mercka
percaya bahawa mereka berketurunan daripada seorang nenek moyang perempuan yang
sama. Olel sebab i, dan sesuai dengan pringip sistem sesisi nasab ibu, suku seseorang
ahli masyarakat Adat Perpatih adatah berdasarkan suku ibunya.

Setigp sukw iu boléh dipecahkan kepads kelpmpok yang lebih keell yang disebut
perui. Bilangan perut dalam sesuatu suku tidak (entu, bergantung kepada jumlah ahti
suku yang berkenaan. Perut pula boleh dipecahkan kepada kelompok kecil, 1aitn ruang.
Seperti perut bilangan ruang di dalam sebuah perut juga berbeza. Kelompok yang kecil.
sefalunya terdiri daripad_a kelompok keluargs luas dsn pechiahan kepada ruang disebut
rumpun. Bilangan r.umpun di datam sesebuzh ruang juga berbeza-beza.

3. Perkahwinan dafam lingkaran hidup

Lingkaran hidup sescorang boleh dibahagikan kepada beberapa peringkat tertentu.

! Sate kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Adat Perpatif, di Allsen Klana Resort, Seremban
pada 13 tuiai 1996 ’



Peringkat-peringkat ini adalah masa bayi, masa kanak-kanak, masa remaja, masa dewasa
dart masa fua. Dalam kebanyakan masyarakat masa peralihan dari satu peringhat ke
pari;;gkal yang lain dianggap sebagai masa;masa yang krisis. Dalam lingkaran hidup
seseorang individu ity akan mengalami beberaps krisis hidup yang lritikal. Oleh iy,
untuk menyediakan dan memaklumkan kepada masyarakat umum akan perubshan tahap
hidup ini, upacara-upacara inisiasi yang diistilabkan sebagal upacara krists (erisls rites)
atau upacara peralihan (rites de passage) harus dijalapkan. Antara krisis hidup vang
kritikal ialah kelahiran, perkatrwinan dan kenatian,

Kelahiran adalah bentuk krisis kritikal yang dialami oleh individu pada ketika
sermulagn hidupnya, dan kematian ialah krisis kritikal yang terakhir dialami semasa
hidupnya. Sedangkan perkahwinan pula adalah suatu pengiktirafan yang membolehkan
seseorang ity mencapat kedudukan sebagai seorang dewasa yang diakui sah serta ditktiral
oleh masyarakamya,

3. Institusi perkabwinan

Setiap masyarakal mempunyai institusi perkahwinan atau adat semcoda
menyemenda yang khusus untuknya. Perkahwinan, sebagai satu institusi yang penting,
mempunyal aturan dan pantang larang terienti dan khusus, dari awal hingga ke akhkir,
yang periu dipatuhi. Antara aturan-aluran yang telah dilembagakan, dua peringkat harus
dilaluf faito proses pemiiihan jodoh dan adat istiadat perfahwinan.

Peringksat pemilihan jodeh ini adalah proses terawal dan penting. Pada peringkat
initah ditentukan siapa bakal jodoh seseorang itu. Jodoh it harus dipilih berdasarkan

aturan tertentu pula sama ada individu (wanita atau lefaki) itu boleh dikahwini ataupun



tidak., Sewelah ditenmkan baharnlah dijalanien aturan dan adat istiadat vang lain,
berikutaya dan diakhiri dengan upacara adat istiadat berkahwin.
4. Anak dalam keluarga dan kekeluargaan )

Selepas berumah tangga, setiap pasangan, baik dahuln mahupun sekarang,
menginginkan anak atau anak-anak. Denpan adanya anak maka baharulah sesuatu
keluarga itu dikatakan lengkap. Anak adalah penting kerana itu adalah penyambung
zuriat dan pewaris budaya sama ada material atau bukan material pasangan berkenaan.

Jenis jantina anak yang diperlukan umtuk menyambung zuriat dan budaya
keluarga bergantung kepada sistem kekeluargaan yang diamalken ofeh masyarakat di
mana keluarga berkenaan hidup. Masyarakat yang mengamalkan sistem keturunan dua
sisi tidak menentukan janting anak vang dilahirkan. Bagi mereka sama ada anak i lelaid
ataupun perempuan sama sahaja. Kedua-dua janting atau salah satu daripadanys, lelaki
atan perempuan, boleh meneruskan zuriat dan budaya keluarga serta masyaraksinya.
Masyarakat yang mengamalkan sistem scsisi {unilineal) juga memeriukan anak tefapi
lebih menekankan kepada satu jenis jantina sahaja berdasarken sama ada janya
mengamalkan bentuk sistem sesisi nasab bapa (patrilineal) atau nasab ibu (matrilineal).
Jika mereka mengamalkan sistem nasab baps maka jantina anak yang diharapkan ialah
lelaki. Sebaliknya, jika mereka mengamalkan sistem nasab ibu maka anak perempuanlah
yang diharapkan.

Masyarakat Adat Perpatih adalah masyarakat yang mengamalkan sistern nasab
ibu. Berikutan dengan itu, pasangan dalam masyarakat ini sering mengharapkan anak

perempuan. Dalam masyarakat ini anak perempuan adalah penting kerana ia merupakan



penyambung keturunan atau salasilah sesebuah keluarga; lantasnys sesebuzb rumpun,
ruang, perut dan suku. Apabila sesuatu pasangan itu hanya memperolehi anak letaki
sahaia maka masyvarakat éan adat menganggap llceluarga berkenaan scbagai telah pupus
atan musnah, vakni tiada lagi keturumannya yang akan menyandang pusaka kelompok
sukunya.

Pada zaman dahulu masalah seperti ini distasi dengan eengambil anak angkat
perempuan. Tetapi mengambil anak angkat sshaja tidak menyelesaikan masalah. Anak
anghkat masih tidek berhak untuk mewarisi pusaka kelnarga dan suky. Keahlian sesuatu
suku tidak diperolehi oleh anak angkat secara automatik. Hanya anak daripada titisan
ddrah atan yang dilahirksn oleh seorang wanita ahli sesuam suku sahaja yang berhak
menganggotai suku ibunya, Justeru itu, seorang anak angkat, untuk menganggotai suku
ibu angkatnya haruslah melalui proses masuk suku yang dikenali scbagal adar isriadat

berkadim.

Kahwin Sesuku dalam Adat Perpatih
1. Hutang ibo bapa
Dalam masyarakat Adat Perpatih perkahwinen merupakan ‘hutang’ terakhiy yang
harus diselesaikan oleh ib: dan bapa serta kelompok kekeluargaannya, seperti
dibilangkar
Hutang atas lima perkara:
Pertama keral pusat,

Kedua upah bidan,



Ketiga sunat Rasul,
Keempat khatam mengaji; vindak daing,
Kelima nikaf kahwin.

2. Norma perkabwinan Adat Perpatih

Perkaliwinan dalam masyarakat Adat Perpatth adatah ditihat bukan sahaje sebagai
hubungan antara dus orang individu yang berlainan jantina, atau dua buah keluarga, tetapi
lebih fuas daripada itu, yakni antara dua kelompok kekeluargaan yang berlainan - mulai
daripada ketompok rumpun hingga kelompok sukn.  Oleh sohab demikian, kehendak
masyarakat dan budaya maka Adat Perpatib telah mengaturkan aturan-aturan dasar
tertentu bagi pengamalnya dalam menegakkan institusi rumah tangga di kalangan
mereka. Dengan kata lain, perkahwinan yang digalakkan oleh masyarakat Adat Perpatih
adalah antara dua orang yang berlainan kelompok kekeluargaan suka - fain suky lain
waris -- dan dikatzkan sebagai:

Labas ke kundur,
Kundur ke labu;
Orang ke orang,

Adat perkaboinan masyarakat Adat Perpatih mempiinyai horma-norma perspekiif
dan preferential. Norma perspektif dasar sistem ini ialah eksogami yakni seorang lelaki
tidak boleh menikah dengan seorang perempuan daripada sukunya sendiri. Dengan kata-
kata lain Adat Perpatih melarang anggotanya berkahwin sesuku atau indogarmi. Ini adalah
kerana masyarakat Adat Perpatih menganggap mereka daripada suku yang sama sebagai

adik beradik kandung.

I



Marma perkehwinan preferential atau yang digafakkan adalah untik melakukan
perkahwinan silang pupu iaitu dengan anak gadis abang atau adik lelaki ibu sendiri; dan
dengan anak gadis kakak afau adik perempuan kepada ayah. Namun, oleh sebab biéiang
ini tidak berkaitan dengan tema kertas ketja ini maka aspek perkahwinan yang digalakkan
oleh masyarakat Adat Perpatih ini tidak akan dibincangkan.

3. Prinsip eksogami atau larang kabwin sesuku

Prinsip perkahwinan eksogami ini adalah dianggap oleh masyarakat Adat Perpatih
sebagai mores yang bermaksud welanggar kehendak alam, yang pelanggarannya
mendapat temtangan dan dikenakan hukuman berat. Justeru itu prinsip eksogami
meletakkan perkahwinan anggota-anggota sesama suku, perut, ruang dan rumpun sebagai
sumbang (incest).

Berdasarkan konsep ini tiap-tiap anggota suku adalah sentiasa berganiung kepada
anggota suku lain bagi jodoh mereka, Dengan itu dalam tiap-tiap kclémpok dalam suku
terutama kelompok rumah tangga akan terdapat anggota-anggota daripada suku lain. Dari
segi perkshwinan, anggoi-anggola masyarakal adalah digelongkan kepada golongan
yang menerima dan golongan yang datang berkahwin. Golongan yang menerima
dinamakan femped semendy dan tap-tiap anggota golongan ity dipanggil orang tfempat
semenda, Sebaliknya, orang yang datang berkahwin ke dalam golongan tempat semenda
dinamakan orang semenda dan golongan mereka dipanggil orang seresam atau sebelan.
Hubungar persemendann ini adalah merdpakan perhubungan smara kelompok-ketompok
eksogami melalui perkahwinan antara seorang anggota lelaki satu kelompok itu dengan

seorang anggota perempuan kelompok lain.



4, Sebab-sebab dilarang kahwinan sesuku

Ada berbagai-bagai schab mengapa diadakan larang kahwin sesuku (indogami).
Antara lain ialah: b

1. Mereks mengandeikan bahewa orang-orang sama suku it sebagai adik
beradik. Ini adalah kerana dipercayai bahawa anggota setiap suku itu berasal daripada
seorang nenek moyang (perempuan) yang mulanya membentuk keluarga, kemudian
rumpun dan melahul mass mewuindkan suku, Justery itu, untuk menambah bilangan ahli
kelompok kekeluargasn -- bukan sshaja orang tempat semenda tetapi juga orang
semenda — maka diharuskan untuk mencari jodoh atay berkabiwin di luar suku. Melalu
proses eksogami ini, bilangan ahli yang merupakan aset ekopomi, politik dan sosial
sesuatu suku itu bertambah.

2. Larangan perkahwinan bestuk ini adalsh bagi mengekatkan dan melanjutkan
perhubungan persaudaraan dalam suku, dan secara tidak langsung memperkukuli lagi
moral masyarakat adat. Dengan cara ini, maka anggota lelakd akan memandang dan
menganggap anggota perempuan yang sesuku dengannya sama ada sebagai emak atau
ibu, kakak, adii dan/atau anak yang peru dan patut dihormati, dijaga dan dilindungi serta
disayangi.

3. Perkehwinan luar suku juga mengeratkan fagi  perhubunpan dan
menggabungkan  suku-suku tersebut dalam  satu  kombinasi kekeluargasn yang
diistilahkan scbagai semenda dan tempat semenda. Si suami sebagai pthak mendatang
(konsep tempat tinggai selepas perkahwinan dalam masyarakat ini adalah matrilokal atau

pheorilokal) digelar orang semenda dan pihak menanti (i isteri dan kaum keluarpa

-



sukunya) bergelar tempat semenda dan begitu sebaliknya si isteri daripada pandangan
kaum keluarga sesuku si suami. Oleh sebab orang semenda dalam sesuaty suku
(nmn.gkir-u' juga dalam sarumah)’dat:z:mg daripada beberapa suku, maka dcméa.n sendirinya
wujud hubungan antara suku. Tegasnya sistem perkahwinan atay semenda menyemendd
dalam masyarakat adat ini memeterikan satu jalinan sosial yang menyeturuh dan
membantu menyempurnakan rasa kekitaan {(esprit de corps) di kalangan anggota
masyarakat adat.

4. Larangan perkahwinan sesuku ini juga dapat mengawal perbuatan sumbang
atau terflarang antara lelaki dan perempuan, terufama di kalangan anggota sesuku. Di
samping itu, oleh sebab perkahwinan adalah eksogami yang memulakan jalinan
kekeluargaan, maka kuasa konsep saudars ita tidak lagi terhad kepada sukunya senditi
fsehagai orang tempat semends) tetapt juga suku-suku abang atau wlik atan kakak ipar
(orang semenda), Sebagai saudara, maks secars automatik hukum‘ bersaudara (oo
bersaudara, soudara diperiahankar) berkuatkuasa,

5. Kepercayaan yang menyatakan kecerdasan dan kesthatan (fizikal dan mental)
daripada orang yang kahwin adik-beradik i akan merosot. Ini bermakna dari segi
biologi, kebanyakan ahli generasi akan datang menjadi cacat atau tidak normal.

6. Mereka takut melanggar persumpahan antara nenek moyang kelompok suku
supaya berkshwin keluar dari suku sendiri atas sebab-sebab tertentu. Persumpahan ini
tnasih dihormati dan diingati terutama dalam istiadat berkadim,

7. Mereka juga berkshwin luar suku kersna survival suku i sendiri. Ini

hermaksud kesinambungan sesebuak sulu bergamung kepada suku lain Rerana ada



kemunpkinan ahli wanita sesebuah suku itu melebihi anggota lelakinys atau sebaliknya.
Dengan itu, bakal pasangan seseorang anggota sesebuah suku itu harus didatangkan dari
luar sukunya, .

Dengan demikian, mereka telah menginstitusikan bahawa berkahwin antara
anggota sesama suku adalah dilacang,  Jika dilekukan juga maka perkahwinan ftu
dianggap sebagai sumbang.

5. Sumbang atau larangan daizm perkahwinan

Dalam masyarakat Adat Perpatih, selain larangan perkabwinan menuarut hukum
svarak, terdapat jugs larangan menurut adat. Adal melarang perkahwinan sesuku dan
sewaris yang dikatakan sebagai:

Dihambat dek syarak,
Digalang dek adat.

Secara keseluruhan sumbang atau larangan adat ini diistilahkan sebagai sumbang
balai melintang. Sumbang ini dapat dipecahkan kepada dua jenis mengikut tshap
kesalahannva, iaitu sumbang sewaris dan sumbang sekadim.

Seandainya berdakn juga perkabwinan sumbang ini. pasangan  berkenaan
dikenakan hukum kahar. Pada pandangan masysrakat adat, orang yang melakukan
sumbang inl adalh ibarat haiwan dan tdak layak wujud dalam masyarekat. Moreka
dipulaukan dan disisihkan daripada segenap sudut kehidupan seharian masyarakat.

6. Sumbang sewaris
Sumbang sewaris bererti berkahwin sesema suku. Jika sumbang ini dilakukan

maka pasangan berkenasn akan dihalan oleh shli-ahli sukunya. Mereka tdak iagi



dibenarkan duduk di dalam kawasan sukunya, dan tidak pula diterima oleh suku-suku lain
di wilayah atau luak berkenaan. Tegasnya, mereka dihalau dari kawasan luak. Pada
zaman dahubu, temp;st duduk me_reké pun akan dibssuh.

Lelaki vang melakukan kesalahan ini tidak dibenarkan menjunjung saka atau
jawatan pusaka suku. Seandainya semasa melakukan kesalahan ite dia sedang
menjunjung pusaka, maka pusakanya it lurch dengan sendirinya. Pada perempuan pula
segala harta suku yang ada padanya akan lurub, vakni dia tidak ada hak lagi memiliki
sebarang harta pusaka sukunya. Masyarakat adat memandang ftina pasangan tersebut dan
tidak boleh menjadi anggota masyarakat. Mereka ini diperbilangkan sebagai:

Laksana buah behuduk:
tercamipak ke laut tidak dimakan ikan;
tercampak ke darat tidak dimakan ayam.

Walau bagaimanapun adat membolehkan pasangan itu balik ke .lernpat asalnya (ke
sukunya) setelah melaksanakan syarai-syarat tertentu. Perbuatan ini dikatakan sebagai
sasnk adat sesuai dengan kata perbilangan: “Sesat hujung jalan balik ke pangkal jalan".
Untuk tujuan ini beberapa syarat harus dipenuhi terlebih dahulu.

D setengah wilayah Adat Perpatih, yang bersalah hanya boleh masuk adat selepas
berlaku perceraian ataw kematian salah seorang daripada pasangan itu. Bagimanapun
penerimaan merska kembali ke panghkuan masyarakat sﬁkunya bergantung kepada
keizinan anggota kelompok kekerabatannya, dan direstui pula oleh pemimpin-pemimpin
adat yang herkenaan. Apabila ada persetujuan, selenas herkampung den bermuafukat,

baharulah vang berkenaan dibolehkan mememuhi syarat-syarat tersebut.



Antara svarat vang harus dipenubi adalah membayar 50 (lima pulub) gantang
beras, wang lunai berjumiah RM14.00 dan mengadakan seekor kerbau atau lembu. Beras
dan kerbaL atan lembu ity haruslah digunakan i;ntﬂk mengadakan majlis kenduri, Dalam
kenduri ity ketua-ketua adat - lembaga, buapak dan besar — mesti dijemput dengan
penub adat istiadat, di samping menjemput keseluruban ahli suku dan orang semenda
sukunva. Perjalanan majlis kenduri ity akan diawasi oleh Datk Lembaga suku yang
berkenazn agar tidak berlakn cacar yang boleh membatalkan majlis masuk adat itu.

Tujuan wtama mengadakan kenduri itu adalah uptuk mendamaikan pihak
berkenaan dengan selurub anggota suku dan masgyarakat selempat:

menjernihkan yang keruh,
menyelesaikan yang Kusut.

Dyalam majlis tersebut pasangan (atau salsh seorang, jika telah berlaku perceraian
mati) akan mengisytiharkan kesalahan yang telah mereka lakukan. Selanjutnya mereka
akan membayangkan keinginan untuk kembali ke pangkuan suku serta bergabung semula
dalam ikatan keluarga seperti mana dahulunya. Selapas mengakui kesalzhan dan meminta
maaf kepads orang ramai mereka harus pula menyembah semua angpota suku yang hadir
untok memobon maal,

Dengan adanya kenduri ini, maka terhebahlah kepada masyarakat sesuku dan
selusk yang pasangan berkenaan telah surut ke pangkal jaian, serta mengakui, di samping
menebus kesalahannya, Pendeknyva, majlis ini adalalt satu cara untuk memohon maal

secara ierbuka.



Apabila selesai istiadat itu pasangan itu akan balik ke tempat asalnya dan diberi
kedudukan sepertt sebelum berlakunya kesilapan tersebut.

Aps yang harus diambil perhatian di sini falzh cara masyarakat menerima kembali
pasangan yang melakukan sumbang ita dan juga syarat-syaral vang dikenakan mungkin
berbeza daripada satu Juak ke satu luak adat yang lain.

7. Suwmibang sekadim

Sumbang sekadimy adalah melakukan perkahwinan dengan ahli seperut. Jika
dibandingkan dengan sumbang akibat berkahwin sesuku, sumbang kategori int
merupakan kesalahan vang besar dafam Adat Perpatth. Hukumannya ialah segala harta
bends pasangan itu dirampas. Di sesetengah tempat pada zaman dahulu, mereka
dikenakan hukum bunuh, Pernah berlaku di Pulau Sebang, Naning anggota Suku Seri
Melenggang (Semelenggang) melakukan sumbang jenis ini. Pasangan fersebut telah
ditangkap dan dimasukian ke dalam bakul dan dibenamkan ke c!aiam. sungal. Mereka
tefah mati lemas dan kubur mereka dikenalt sebagai Jerat Sumbang.

Kepada zhli masyarskat Adat Perpatih kedudukan mereka yang melakukan
sinbang jenis ini ialah:

Hidup tak terpelihara,
mati tak ditanam,
harta diambid,
tuan dibunuh,
Atau diperbilangkan juga sebagai:

Ke laul tumpah karam,



ke darat sial {erbakar.

Berkadim
1. Kadimkan Negeri atau Wilayah
Sebagai dinyatakan di atas tadi, berkadim bererti mengambil anak angkat. Dari
seph selarah, pengertisn berkadim ini ridak rerhad kepada manusia sahaja tetapi meliputi
wilayah atan vegeri. Pada sekitar tahun 1799/1800, Kerajaan Rembau telah
mengkadimkan oramg-orang Bugis di Linggi sebagal “anak angkat'nva. Lebih kurang
empat tahun kemudian (1903/4), petempatan Bugis di Linggi tersebut telah pula
dikadimkan oleh Kerajaan Sungai Ujung. Akibat penpkadiman kedua-dua buah kerajaan
ini maka tefah timbul perbilangan mengenat status wilayah Linggi itu sebagai:
beremsak ke Rembau,
berbapa ke Semujung [Sungai Ujung].
2. Kadimkan anak
Pada pengertian umum, berkadim bermaksud menjadikan seseorang itu sebagai
anak angkat. Dalam pengertian adat, berkadim bermaksud lebih daripada itu. fa
membawa ertl mengiktirgf anak angkat (selalunya tetapi tdak semestinya anak
perempuan) menjadi anggota sesuah suku, perut, ruang dan rumpun perempuan (ibuj
yang mengambilnya. Anak atau individu yang dikadimkan itu pula akan menerima dan
memberi hak dan  tanggungjawab  yang  sama seperti anggots  suku  (yang

mengkadimkannya) yang lain.



3. Anak angkat dan proses angkat

Proses anghar ialah pengambilan anak keeil oleh seseorang atau Sepasang suAmi-
isteri yang tidak beranak ataupun yang hanya mempunyai anak lelaki sahaia, Biasanya
anak yang dlanghat atau dizmbil ialah ansk perempuan kerana sistem Keturunan nagab bu
memerlukan anak perempuan bagi mewarisi harta pusaka seperti tanah. Oleh ita bagi
keluarga yang tidak mempunyai anak perempuan maka keperluan mendapatkan anak
perempuan ity amat besar sckali bukan sahaja bagi mewarisi harta bahkan bagi
menyambung zuriat atau keturunan ibu,

Biasanya anak perempuan yang diambil keutamaan adalah anak adik-beradik
perempuan (ibu) itu sendiri, dan keduanya anak-anak kerabat-kerabat sanak-ibu dan
ketiga daripada kalangan lain seperti kerabat di fuar sanak-ibu dan orang bukan keturunan
Melayu seperti keturunan Cina.

Pengambilan ansk angkat daripada kaum keluarga sanak-ibu Eid?ik mesmbulkan
masalah dari segi keahlian suku kerana anak tersebut telah pun menganggotai suku yang
sama dengan ibu yang mengangkatnya. Masalah keahlian ini akan timbul jika anak itu
daripada keluarga sanak-bapa kerana suku (iaitu suku ibu biologi) anak tersebut tidak
sama dengan suku jbu angkatnya (ibu sosial), Keadaan yang serupa juga akan terjadi jika
mengambil anak orang bukan keturunan Melayu,

4. Menerima amal anghat

Szt jagi cara mendapatkan ansk angkal ialah dengan menerima anak angkat.

Keadean i terutama dilakukan oleh orang-orang yang datang dad Juar sesebuah

kampung atau wilayah Adat Perpatih dan tinggal di sito. Ada dua golongan orang yang



datang seperti ini, Pertama falah erang-orang vang berasal dari fuar dacrah Adat Perpatih.
Kedua ialah arang yang datang dari kawasan Adat Perpatih tetapi mungkin berlainan
kampung atau wilaysh. Dalam kedua-dua goiongan- ini termasuk juga pengamal Adat
Perpatih dari kawasan kampung fain atau fuak lain tetapi jauh serta orang luar wilayah
Adat Perpatih vang ingin berkehwin dengan gadis adat. Untuk mendapat perlindungan
sesuatu suky maka anak atal individu bedensan harus melalukan upacara berkadim.

5. Proses berkadim

Proses berkadim dalam masyarakat Adal Perpaiih adalah penting kerana hanya
derigan melalui proses ini sanhaja scorang yang diangkat menjadi anak angkat atau yang
mengaku menjadi anak angkat disahkan menjadi anak angkat dan mempunyai hak dan
tanggungjawab vang berkaiian dengan keanggotaan satu-satu suku dan juga menjadi anak
kepada seseorang ibu,

Proses berkadim itu dijalankan menurut aturan dan istiadat sebagai tanda
penerimaan oleh sesebuah- suku di mana perut, nung dan rumpun seria keluarga itu
menjadi anggota. Soal penerimaan itu adalah penting dari segi hak dan tanggungjawab
dalam suku. Jadi pengkadiman yang sah dari segi masyarakat adalah pesting.

Adat berkadim ini, ika dilihat dari segi kuasa, hak dan langguagjawab yang
diberikan atau diperolehi oleh anak atau individu yang dikadimkan itu, dapat dipecahkan
kepada dua jenis iaitu kadin adar dan pusaka dan kadim (pada) adal.

6, Kadim adat dan pusaka
Pengkadiman jenis ini dianggap scbagai bentuk pengkadiman penuh Anak

perempuan yang dikadimkan dan keturunannya dibeni hak, kuasa dan tanggungjawab



penuh sama seperti ahli-ahll suku yang lzhir (ahli secars biologl) datam suku wrsebut.
Melalui pesigkadiman jenis ini 1idak ada perbezaan antara kedua-dua pihak iaitu anak
yang dikadimkan, termasuk kclurun;mnya dan keluarga atau suku vang mene}imanya,
datam perwarisan pusaka suku. Tetapi jika anak yang dikadimkan itu anak lelaki miaka
hak, kuasa dan tanggungjawabnya fupus bersamanya kerana pewarisan pusaka dan saka
mengikut keturunan perempuan.
7. Kadim [pada) adat

Kadim jenis Eni adalzh penpkadiman vang tidak penuh, Individe yang dikadinzkan
tidak dijadikan ahli atau anggota tulin. Keturunan perempuannya tidak berhak mewarisi
harta pusaska suku yang menerimanya. Kewrunan pihak lelakinya juga tidak berhak
menyandang sake atau jawatan pusaka suku. Namun, dari segi perlindungan dan aspek-
aspek lain kehidupan seharian pihak suku yang mengambilnya akan memberikan
kepadanys tanpa berbelah bagi. |

Individu yang telah dikadimkan secara kadim adat ini masih mempunyal hak-hak
dan obligasi-nbligasi tertenty vang berkait dengan perempuan (keluarga) yang
mengambilnya sebagai anak angkat. Sebagai anak angkat beliau diberi hak atas harna-
harta yang diakukkan atau diwariskan den diserahkan kepadanya oleh ‘ibu'nya semasa
fbu s masih hidup. Harta vang diberikan ini selalunya bukan haria pusaka suku tetapi
haﬂa.yang baharu dibeli seperii sebidang tanah kampung (mungkin di atasnya telah sedia
didirikan ssbuah rummah) dan sebidang sawah. Pemberian ini adalah sebagai tanda

witjudnya perhubungan thu-anak atas adanys upacurd kadiny adat tadi.



%. Upacara ataw adat istiadat berkadim

Adat istiadat berkadim ini harus melalui beberapa peringkat tertentu. Peringkat-
pe-ringkat bagi berkadim jenis kadim adat adalah seperti berikut: ~

1. Kenduri dengan menyembelih binatang ternakan selalunys kembing dan ayam.
Kenduri ini harus dihadirt oleh kesernua ahli kelompok kekeluargaan perempuan yang
menjalankan istiadat itu. Kambing harus disembelih dalam kenduri ini kerana ia adalah
satu keperluan adat apabila ketua-ketua adat (Datuk Lembaga dan yang lainnya) hadir
bersama dalam majlis itu,

2. Froas atau duit adat seperti vang ditetapkan oleh adat untuk dibahagikan
kepada ketua adat dan anak-anak buah dalam waris suku yang mengadakan adat istiadat
tersebut dan kepada datuk-datuk lembaga suku lain.

3. Merenis air limau (dan tepung tawar) kepada yang berkadim.

4. Mengangkat sumpah taatkan bersaudara kepada emak, bapa, saudara angkat
dan kepada waris angkat dan kepada waris suku.

Bagi kadim adat dan pusaka pevingkat-peringkat yang discnaraikan di atas
ditambah dengan satu lagi istiadat, iaitu:

5. [Istiadat mencecah darah. Dalam upacara ini kedua-dua belab pihak akan
mencesah jari-jan masing-masing ke dalam dersh kambing yang digembelit untuk
kenduri itu. Peristiwa ini haruslah disaksikan oleh kesemua ahli kelompok kekeluargaan
perempuan yang menjalankan adat istiadat it

6. Semasa mencecah darzh itu, disamping mengangkat sumpah seperti yang

dilakukan dalam upacara kadim adat yang dinyatakan di atas (8.4) mereka juga



mengisytiharkan bahawa mulai ketiks ftu perhubungan amara anak angkat dengan ibu
angkat serta anggota sesuku dengap ibu angkat itu adalah sewri selemuni.
Dengan berlangsungnya dua upacara ini maka adat telah menukar status anak

tersebut daripada status anak sosial kepada status anak biclogi bagi ibu berkenaan.

Penutup

Pemerikialan berkenaan dengan “kahwin sesuku dan berkadim” dalam masyazakat
Adat Perpatih dala.rri kertas keria ini adalah berdasarken simasi tradisional dan ideal. Hari
ini keadasan dan komposisi masyarakat Adat Perpatih telah berubsh. Bilangan ahli dakum
suku tidak lagi seperti keadaan dizaman tradisionaln. Masyarakal Adat Perpatih hart ini
bukan lagi masyarakat petani sara diri tetapi adalah masyarakat yang terlibat dalam
kemajuan perindusterian dan mengamalkan sistem ekonomi kapitalis. Kesglunthan
sistert hidup masyarakar ini bukan lagi bersifpt komunal yang mendasarkan aksivit
sehariannya kepada sikap kasih sayang, berkerjasama dan bersefahaman tetapi telah
diresapi oleh nilai-nilai baru yang dicirikan oleh sikap individualistik, memeniingkan diri
sendiri, dan materjalistik. Pandangan hidup bampir keseluruhan masyarakat Adat
Perpatih hari ini adalah pandangan hidup ala masyarakat dan budaya barat.

Oleh yang demikian, maka norma-norma dan aspek-aspek tertenty dalarm auuran
hidup masyarakat adat ini iclah berubab atau disesuaikan dengan keadaan selitar dan
peralihan masa. Ini termasuklah aspek-aspek seperti kahwin sesuku. Larangan dan
pantangan terhadap perkahwinan bentuk ini idak lagi diperindahkan sangat oleh

masyarakat umum. Hanya bebetapa suara sahaja vang masih terdengar merungut



mengenainys. Bilangan mereka yang bersuara sedemikian pun semakin hari semakin
merosot.

Satu perkara yang harus diambil perhatian mengenai kahwin sesuku ini ialah
bilangannya. Sejauh yang dapat dipastikan bilangan pengamal Adai Perpatih, scjak
zaman dahulu yang melakukan kahwin sesuku ini adalah sangat sedikit; malahan tidak
signifikan dan fidak mencacatkan masyarakat jikapun ianya terjadi. Masyarakat adar hari
fni adalah masyaraket terbuka. dengan maksud, ramel abli adat (elah tencari dan
berkahwin dengan pasangan (lelaki dan perespuan) yang datang dari luar wilayah Adat
Perpatth. Justern ini ramai ahli masyarakat yang menetap dan berketurunan daripada
arang beradas tidak lagi mempunyai suku. Ini adalah hasil daripada kahwin campur.

Berkaitan dengan adat berkadim, institusi ini boleh dikatakan hanya tinggal nama
sahaja. Hampir kesemua ahli masyarakat yang tinggal di wilavah Adat Perpatih tidak
jelas dan lantaran itu tidak mengamatkannya lagi. Apa perlu lagi berkadim? Hari ini
masyarakat, termasuk maéyarakat Adar Perpatih tidak lagi memberi keutamaan kepada
anak perempuan. Mereka menerima apa sahaja jantina anak yang dikurnia Allah, Ahli
masyarakat Adat Perpatih, terutama sekali pasangan yang tidak beranak. masik dan akan
terus mengambi anak angkat; tetapi akhir-akhir ini, jarang malahan tiada lagi pasangan
berkenaan yang mengkadimien anak angkat mereka,

Wanita getierasi baru dari wilayah Adat Perpatih idek lagi wahu tingga! &
kampung atau di rurmah pusaka ibu mereka. Kehanyakan daripada mereka telah berhijrah
dan bekerja di bandar dan mendapat pasangan di sama. Bukan setakat fu sahajs

perubahan wanita generasi baru ini; mereks telsh membeli dan menjadikan kawsasan



taman-taman perumahan di bandar sebaga kampung halaman mereka.  Mereka hanya
balik ke kapung asal sekali-sekala sahaja. lkatan mereka dengan kampung pusaka
ner::‘:k:lrya telah hampiv putus. Sikap dan pendirian mercka ferhadap janiina anak 1elah
berubah. Justeru ity, apa perlunya mereka, jika mereka terpaksa mengambil anak angkat,
mengkadimkan anak angkatova. Keperluan untuk mengkadimkan anak tidak wujud lagi
hari ini. Jika pun proses ini dilaksanakan ia tidak lagi memberi makna signifikan kepada
mana-mana pihak.

Satu perkara yang ham diambil perhatian di sini {alab fnstitusi berkadio anak in
telah diharamkan oleh kerajaan adat Lusk Rembau sejak awal tahun 1930-an lagi. Ini
adalah sare perubahan yang signifikan dalam perkembangan Adat Perpatih.

Pernyataan yang baharu dinyatakan di atas ini menunjukkan bahawa adat dan
masyarakatnya sentiasa terbuka dan menerima perubahan serfa bcr}zen;;bang mengikuti
keadazn dan masa serta persekitarannya. Ini juga menujukkan bahawa Adat Perpatih
adalah adat dinamik. Ia hidup, tidak kaku, beku atay mati. Adat Perpatih, hampir semua
aspeknya mempunyai daya lunter yang cukup untuk menyesuai divi dengan keadaan,
masa dan persckitaran. Kedinamikan dan keboleh {untumya int dijelaskan dalam
perbilangan.

sekali air bah,

sekali musim berubah.
Sckali raja mangkat,
sekali adat beralih,

Sekali tabun beredar,



sekali musim bertukar.

Adat dipakai, baharu;

kain dipakai, usang.

Bercupak sepanjang buiuh,
beradat sepanjang jalan:
usang-usang Jiperbaharui,
{apuk-tapuk dikajangi;

nan elok dipakat.

nan buruk dibuang,

kok singkat diuias,

kok panjang dikerat;

kok melebihi jangan melampay,
kok mengurang jangan sia-sia.

Dalam rangkai pepatah-petitih dalam perbilangan di atas, jelas bahawa Adat
Perpatih tidak kaku dan akan berterusan. Dan, seandainya masyarakat tidak lagi
mengingin sesuaty aspek adat ini, maka adat telah menjanjikan bahawa:

ibu adat itu muafakat:
usang-usang diperbaharu;
yang lapuk disokong,
vamg elok dipakad,

yang buruk dibuang;



afah adat dek muafakal.
Dengan ity, masyarakal hari ini tidak perlu mengembar-gembutkan Adat Perpatih inj,
A-dat jru sendiri telah meletaklean pisau dan mentimun dalam angan kita, Apa yané periu
dilakukan oleh generasi hari ini ialah: tepuk dada fanya selera. Jesteru itu lakukan dan -

laksanakan apa yang perlu kepadanya berdasarkan afur yang telah ditetapkannya.



