1 Disemmber - 3 Disemiber 1999

Kem Bina Negara Sepri, Rembau
Negeri Sembilan Darul Khusus

ADAT PERPATIH
oleh
Norhalim Hj. Ibrahim

Anjurar:

Persatuan Scjarah Malaysia Kawasar Rembay

— Balai Unbang Luak Rembaus

500, (‘;g\é% s117  TIATAIIAL '
NOR duoayaar Dan Kesenian Negeri Semibilan
Koleksi Negeii Perpustakaan Awarnt Negeri,
Negeri Sembilan Darul Khusus



ADAT PERPATIH
Oleh:
Norhalim Hj. lbrahim

Pengenalan

Adat Perpatih ialah satu sistem sosial yang kompleks dan mempunyai konsep dan
ideologi yang disedari dengan jelas oleh penganut-penganutnya. la juga mempunyai satu
pandangan hidup (worldview) yang menjadi pemandu dalam persepsi dan pemilihan
pengamalnya. Sebagai satu sistem konseptual di dalam Adat Perpatih itu termasuk aturan
tertentu (kadangkala dalam bentuk preskripsi undang-undang nyata) yang menggambarkan
dan menjanakan pelakuan ahlinya. Ini termasuklah di mana hendak tinggal, bagaimana
mengompokkan harta pusaka, siapa yang bertanggungjawab ke atas anak-anak dan
sebagainya.

Komponen-komponen konsep dan ideologi adat ini berkecenderungan untuk
memperkukuh satu dengan yang lain. dan setiap ahlinya berurusan pula dengan berbagai-
bagai tema yang berhubung kait antara satu sama lain. Selanjutnya. antara nilai-nilai
berkenaan wujud pula interaksi dialektual dengan sistem-sistem ekonomi. sosial dan politik
yang dialami secara nyata oleh ahli-ahlinya. Justeru itu. masyarakat Adat Perpatih di dalam
kehidupan sehari-harian melahirkan satu cara hidup yang dapat didirikan sebagai komunal,
agak egaliterian dan demokratik. setidak-tidaknya pada zaman tradisional (Norhalim Hj.
Ibrahim, 1994:60).

Wilayah Adat Perpatih

Semenanjung Malaysia dari segi budaya secara umum dapat dibahagikan kepada
dua zon atau wilayah. Pertama ialah zon orang-orang Melayu yang mengamalkan sistem
sosial yang berkecenderungan kepada sistem keturunan nasab bapa. Mereka ialah
masyarakat Melayu yang tinggal di negeri-negeri Melayu melainkan Negeri Sembilan. Kedua
ialah zon orang-orang Melayu yang menetap di bahagian pedalaman Negeri Sembilan,
Naning di Melaka dan beberapa buah kampung di Johor dan Selangor. Mereka ini
menjuraikan keturunan mereka berdasarkan sistem nasab ibu. Adat mereka ini, terutama
sekali yang tinggal di Negeri Sembilan dan Naning, lebih terkenal dengan nama Adat
Perpatih.

Wilayah-wilayah Adat Perpatih Negeri Sembilan hari ini tidak lagi dikenali sebagai
nagari (negeri). Kawasan-kawasan tersebut yang dahulur;ya berdiri sebagai negeri-negeri
merdeka, berdaulat dan berwibawa kini hanya dikenali sebagai luak dari politik adat. Luak-
luak tersebut kini dirangkumkan ke dalam tujuh buah daerah iaitu daerah-daerah Seremban,

Rembau, Tampin, Kuala Pilah, Jempol, Jelebu dan Port Dickson. Namun, kawasan Adat



Perpatih di daerah Port Dickson hanya tertumpu di bahagian pedalaman yang
bersempadanan dengan daerah Seremban.

' Hari ini terdapat sepuluh buah luak yang terlingkung dalam sempadan Negeri
Sembilan iaitu Sungai Ujung. Rembau. Jelebu. Johol. inas. Ulu Muar. Jempol. Gunung Pasir.
Terachi dan Tampin. Wilayah Adat Perpatih ini pula dapat dikelompokkan kepada tiga, iaitu

Luak Berundang. Luak Tanah Mengandung dan Luak Tampin.

Luak Berundang
Luak Berundang atau Luak Adat Utama terdiri daripada empat buah iaitu Luak-luak
Sungai Ujung. Rembau, Jelebu dan Johol (lihat Jadual 1).

Jadual 1: Lokasi Luak Berundang Sekarang

Nama Luak Kedudukan Sekarang

Sungai Ujung Daerah Seremban dan kawasan daerah Port Dickson

yang bersempadanan dengan daerah Seremban.

Rembau | Daerah Rembau

Jehol | Sebahagian daripada daeran Kuala Pilah dan bahagian
i

{ timur daerah Tampin

Jeiebu Daerah Jelebu.

{Sumber: Norhalim Hj. Ibrahim, 1993:86)
Setiap satu daripada empat luak ini, dari segi adat diketuai oleh seorang pemimpin

yang bergelar Undang. Setiap Undang itu mempunyai gelaran masing-masing (lihat Jadual
2).

Luak Tanah Mengandung

Luak-luak Tanah Mengandung yang terdiri daripada lima buah luak, terletak di
bahagian tengah dan timur Negeri Sembilan (lihat Jadual 3). Luak-luak tersebut ialah Inas,
Ulu Muar, Jempol, Gunung Pasir dan Terachi. Empat buah daripada luak itu, yakni Ulu
Muar, Jempol, Gunung Pasir dan Terachi, pernah suatu masa dahulu di bawah pentadbiran
Undang Luak Johol. Pemimpin adat di luak-luak Tanah Mengandung ini digelar Penghulu.

Setiap penghulu itu mempunyai gelaran m=asing-masing (lihat Jadual 4).



Jadual 2: Gelaran Undang Mengikut Luak

Luak Gelaran Undang
Sungai Ujung Datuk Kelana Putera
Rembau (i) Datuk Lela Maharaja

Pusaka ini disandang
secara bergilir-gilir.
(i) Datuk Sedia Raja

Johol Datuk Johan Pahlawan Lela Perkasa Setiawan
Jelebu Datuk Mendika Menteri Akhirulzaman Sultan
Jelebu

(Sumber: Norhalim Hj. tbrahim, 1993:86)

Jadual 3: Kedudukan Luak-Luak Tanah Mengandung Sekarang

Luak Kedudukan Sekarang
Inas Dalam daerah Kuala Pilah
Ulu Muar Dalam daerah Kuala Pilah
Gunung Pasir Dalam daerah Kuala Pilah
Terachi Dalam daerah Kuala Pilah
Jempol Daerah Jempol

(Sumber: Norhalim-Hj. Ibrahim, 1993:86)Berlainan dengan Luak Berundang,

Kelima-lima luak ini adalah di bawah naungan Seri Menanti. Wilayah Seri Menanti
yang dikenali juga sebagai Tanah Mengandung tidak ditadbirkan oleh Undang atau Penghulu,
tetapi adalah di dalam kekuasaan Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan (sebelum
pertengahan abad ke-20 dikenali sebagai Yang Dipertuan atau Yamtuan Besar Seri Menanti
sahaja). Oleh itu, gabungan kelima-lima luak tersebut dengan berpusatkan Seri Menanti
diistilahkan sebagai Tanah Luak Mengandung.

Seri Menanti dikatakan Tanah Mengandung kerana secara kebetulan terletak kira-
kira di bahagian tengah wilayah Adat Perpatih. Kedudukan ini seakan-akan kedudukan bayi
dalam kandungan ibunya iaitu kira-kira di bahagian tengah jasad ibunya. Di samping
kedudukan yang sedemikian itu, Seri Menanti juga ialah tempat bersemayam pemimpin yang
dilantik oleh Undang-Undang Luak sebagai lambang keadilan.




Jadual 4: Gelaran Penghulu Luak-luak Tanah Mengandung

Luak Gelaran Penghulu
Inas Datuk Johan Pahlawan Lela Perkasa Walat Kuala Dioh
Gunung Pasir Datuk Orang Kaya Mempasir Setiawan
Terachi Datuk Anjah Pahlawan Orang Kaya Terachi Lela
Setiawan
Jempol Datuk Lela Putera Setiawan

(Sumber: Norhalim Hj. Ibrahim. 1993:87)

Luak Tampin

Selain luak-luak tersebut di atas. terdapat sebuah iagi wilayah adat di Negeri
Sembilan iaitu Tampin. Luak Tampin yang terdiri daripada Tampin Tengah. Repah. Keru dan
Tebung. bukanlah wilayah adat tradisional dari segi kewujudannya sebagal lugk  Tampin
ialah luak baharu yang didirikan oleh penjajah Inggens pada sekitar tahun 1850  Sedelum
tarikh itu. wilayah Luak Tampin adalah sebahagian daripada Luak Rembau

Ketua atau pemimpin adat Luak Tampin bergelar Tunku Besar Tampin Behau
adalah keturunan Syed Syaaban bin Syed Ibrahim. Berbeza dengan luak-luax adat yang iain.

ketua adat Tampin dilantik mengikut jurai keturunan lelaki.

Wilayah Adat Perpatih di Luar Negeri Sembilan

Selain wilayah-wilayah adat seperti yang disebutkan. terdapat beberapa kawasan lain
yang terletak di luar sempadan Negeri Sembilan kini yang mengamalkan Adat Perpatih atau
variasinya. Wilayah adat di luar sempadan Negeri Sembilan ini boleh dibahagikan kepada
dua kategori. Pertama ialah wilayah yang mengamalkan sistem dan organisasi tradisional
dan boleh dikatakan serupa yang diamalkan oleh masyarakat adat Negeri Sembilan. Wilayah
yang dimaksudkan ialah Naning.

Kedua ialah kawasan-kawasan yang baharu dibuka oleh perantau daripada salah
sebuah luak Negeri Sembilan. Oleh sebab kawasan-kawasan tersebut hanya dibuka pada
sekitar akhir abad ke-19, maka Adat Perpatih yang diamalkan adalah merupakan variasi adat
Negeri Sembilan. Sejauh yang ditemui terdapat dua kawasan Adat Perpatih baharu tersebut,
iaitu Kampung Sesapan Batu Rembau di Beranang, Selangor dan Kampung Lukut di Kota
Tinggi, Johor (Norhalim Hj. Ibrahim, 1997(b): 2).




Naning

Naning di bawah pentadbiran negeri Melaka dan terletak di bahagian utara Melaka
dan bersempadan dengan Negeri Sembilan. Sebelum awal abad ke-18, Naning adalah
sebahagian daripada Negeri Servioian tradisional dan merupakan salah satu negeri yang
dikatakan sebagai menganggotai persekuius f=rzebut.  Akibat penjajahan barat. Naning
telah terkeluar dari Negeri Sembilan dan dimasukkan ke dalam pentadbiran ‘negeri Melaka.

Hari i sebahagian besar daripada wilayah adat Luak Naning termasuk dalam
daerah Alor Gajah. Mukim-mukim yang dianggap mengamalkan adat ini ialah Ramuan China
Besar, Ramuan China Kecil, Sungai Baru Uiu, Masjid Tanah, Sungai Siput, Berisu. Pulau
Sebang. Tanjung Rimau. Padang Sebang, Gadek. Melaka Pindah, Rembia, Ayer Pak Abas,
Lendu. Sungai Buluh. Melekek. Tabuh Naning. Pegoh, Kelemak, Sungai Petai, Kemuning dan
Tebong. Selain daerah Alor Gajah. penduduk di tiga buah mukim dalam daerah Jasin juga
dikatakan mengamalkan Adat Perpétih. Mukim-mukim tersebut ialah Batang Melaka. Jus dan
Nyalas.

Dari segi pentadbiran adat. seperti juga luak-luak adat di Negeri Sembilan. Naning
adalah dipimpin oleh seorang Penghulu. Penghulu atau disebut juga Undang Naning

bergelar Orang Kaya Seri Raja Merah.

Kampung Lukut

Kampung Lukut terletak dalam daerah Kota Tinggi. Johor. Kedudukannya ke arah
timur laut bandar Kota Tinggi. Lokasi kampung ini kira-kira dua kilometer dari pekan kecil
Kampung Batu Empat. Pekan kecil ini pula terletak kira-kira pertengahan jalan antara bandar
Kota Tinggi dengan Lombong atau dikenali juga dengan nama Air Terjun Kota Tinggi, iaitu
sebuah kawasan rekreasi yang terkenal di daerah Kota Tinggi.

Kampung Lukut ialah wilayah Adat Perpatih yang baharu. Dibuka pada sekitar tahun
1890 oleh sekumpulan orang dari Kampung Jimah Lama dan Bemban v(kedua—dua buah
kampung ini terletak kira-kira 10-15 kilometer dari bandar Seremban menghala ke bandar

Port Dickson. Negeri Sembilan).

Kampung Sesapan Batu Rembau

Kampung ini terletak dalam mukim Beranang, daerah Ulu Langat, Selangor, dan
berhampiran dengan jalan raya yang menghubungi bandar Seremban-Mantin dengan
Kajang-Kuala Lumpur. Jauhnya kampung ini dari pekan Beranang yang terletak berhampiran
dengan serﬁpadan Negeri Sembilan-Selangor ialah kira-kira empat kilometer.

Sama seperti Kampung Lukut, kampung ini juga ialah kampung terokaan baharu.
Beberapa buah keluarga atas sebab-sebab tertentu telah meninggalkan Kampung Tengah



Seperi dan Pedas dalam daerah Rembau. Perpindahan dan penerokaan kampung ini telah
berlaku antara tahun 1880-1890. Dalam perkampungan baharu ini, peneroka-peneroka
tersebut télah mengubah suai sistem hidup mereka tetapi mengekalkan beberapa aspek

dasar adat nenek moyang mereka, iaitu Adat Perpatih.

Adat dalam Sistem Adat Perpatih

Setakat ini pelbagal tanggapan dan pengertian dapat ditafsirkan terhadap konsep
adat. Sebahagian besar tanggapan itu adalah amat sempit dan mempertentangkan pelbagai
tanggapan lain terutama agama atau undang-undang serta kegiatan meden. Segala yang
bukan agama. undang-undang dan moden dalam kegiatan manusia adaiah adat Sekaligus
adat membawa maksud lama. kolot. ketinggalan masa atau zaman, ataupun kelakuan
primitif. Demikian juga adat diertikan sebagai perbuatan atau tindakan yang ‘kebiasaan atau
‘lazim' seperti kebiasaan makan dengan tangan. menanggalkan kasut semasa masuk ke
dalam rumah ataupun berjalan sambil menundukkan badan apabila lalu di hadapan crang
tua.

Ada juga adat sebagai peraturan dan upacara yang mesti dilakukan sebagai
kelaziman dalam edaran hidup manusia seperti adat perkahwinan. kelahiran atau kematian.
Pengkonsepsian cara ini sering disamakan sebagai warisan adat Melayu dari zaman Hindu
Pada pengertian yang lebih tinggi dan iimiah. adat merupakan salah satu daripada hukum
atau peraturan yang mengikut pemikiran serta kelakuan manusia seperti fahaman dalam
tipologi hukum akal, hukum adat dan hukum agama. Nyata pada umumnya terdapat satu
kekaburan dan kekeliruan pengertian dalam pelbagai fahaman yang amat bertelingkah antara
satu sama lain. .

Dari segi etimologi atau asal-usul kata adat adalah dari bahasa Arab dengan makna
‘kebiasaan’. Pengertian asal ini mengalami perubahan serta transformasi makna yang amat
asasi di dalam konteks wilayah budaya Melayu di seluruh Nusantara. termasuk wilayah
Melayu di pinggir benua Asia. Perkataan adat telah menjadi istilah dengan mengandungi
makna yang amat luas dan mendalam. la dimengertikan sebagai keseluruhan cara hidup;
dan secara tradisi dapat pula disama ertikan dengan kebudayaan.

Setiap bangsa atau masyarakat dianggap sebagai mempunyai cara hidup dan
disebut sebagai adat. Masyarakat Melayu ada cara hidup atau adatnya sendiri, demikian
juga masyarakat Cina, India, Inggeris dan Jepun. Masing-masing mungkin berbeza atau
bersamaan. Pertembungan antara individu yang berlainan kelompok, bangsa atau etnik
sering menimbulkan fahaman tentang perbezaan adat mereka, khususnya yang berkaitan

dengan upacara, kebiasaan serta peraturan kelakuan lazim. Seorang Melayu makan



menggunakan tangan, berbeza dengan Cina yang menggunakan sepit atau seorang Eropah

yang menggunakan sudu dan garpu.

Adat sebagai satu kebudayaan membawa pelbagai maksud. Antara yang utama
adalah seperti berikut:

1. Adat dimaksudkan sebagai peraturan hidup yang mantap dan kekai seperti kaedah
bersaudara di kalangan masyarakat Adat Perpatih yang mengakui saudara-mara
rapat melalui keturunan pihak ibu dan wanita sahaja. Masyarakat Melayu luar Adat
Perpatih pula mengira persaudaraan rapat daripada kedua-dua pihak ibu dan bapa.

2. Adat juga bermaksud hukum atau undang-undang yang mempunyai kesan ‘balasan’
dan denda. Dari segi ini, adat adalah perundangan yang ditadbirkan dan
dilaksanakan oleh pemegang jawatan tertentu seperti ketua adat ataupun ketua
masyarakat.

3. Adat juga boleh memberi bengertlan yang amat khusus iaitu bayaran rasmi dalam
satu perjanjian atau transeksi yang bersifat cukai seperti bayaran adat dalam
perkahwinan atau bayaran perubatan tradisi yang disebut duit adat.

4. Pada kebiasaannya, adat bermaksud upacara dan peraturan biasa dalam melakukan
acara atau peristiwa. Adat seperti ini sering disebut sebagai adat istiadat dan
mempunyai kesan yang meluas sebagai satu kegiatan suci atau ritual.

o Di samping pengertian yang ada kaitan dengan ciptaan manusia, adat juga diberi
pengertian kepada perkara-perkara semula jadi. Pengertian kategori ini merupakan
hukum alam atau sifat semula jadi yang merupakan adat atau hukum alam seperti api
itu ‘adatnya’ ialah membakar dan air pula membasahkan dan sebagainya.
Berdasarkan huraian ringkas di atas nyata bahawa istilah adat bagi orang Melayu

adalah satu gagasan atau konsep yang memerikan atau menjelaskan corak kehidupan yang
telah diikuti oleh sesuatu komuniti atau kelompok masyarakat. Kepada orang Melayu adat itu
merangkumi kesemua tanggapan mereka terhadap alam semesta, kosmos. pandangan
dunia, makhluk dalam alam hinggalah kepada perundangan, sistem kemasyarakatan dan
kebiasaan serta kelaziman. Adat adalah sistem kehidupan yang telah disesuaikan dengan
peraturan alam tabii sekitar masyarakat manusia. Justeru itu adat adalah hasil kebendaan
dan bukan kebendaan daripada tindakan manusia terhadap alam tabii di sekitarnya.

Berikutan dengan pengkonsepsian ini maka wujudlah pelbagai institusi atau
perlembagaan dan gagasan yang terbit dan terjadi dari keperluan manusia untuk hidup di
dalam suatu sekitaran tabii. Secara asasi adat adalah hasil ciptaan manusia bagi
kehidupannya. Berdasarkan huraian di atas, pengertian adat di kalangan orang Melayu
dapat disaring secara teori sebagai suatu sistem kehidupan masyarakat Melayu khususnya



dan masyarakat Alam Melayu amnya dalam penyesuaiannya dengan alam tabii atau alam
sekitarnya.

" Keseluruhan pengertian yang serba lengkap dan serba merangkum ini ada pada
konsep adat dalam Adat Perpatih. Dalam sistem Adat Perpatih itu adat dianggap sebagai
satu kaedah yang mengandungi empat lapis makna dan merangkumi semua bidang
kehidupan. Adat dianggap sebagai satu gejala asasi dalam masyarakat. Ia wujud sebagai
suatu pemberian terhadap sifat semula jadi atau tabii setiap benda fizikal (jasmaniah) dan
setiap gejala (fenomenon) sosial yang baku dan mantap dalam hidup manusia berkelompok
dan bermasyarakat. Sebagai fenomenon atau gejala hidup manusia. adat juga mengalami
perubahan di samping mengekalkan ciri-ciri mantap sebagai asas utama dalam kelanjutan
dan persambungan wujudnya masyarakat.

Prinsip-prinsip adat yang mantap dan kekal ini menjadi prinsip asasi dan sendi
pembinaan dalam kewujudan masyarakat itu sebagai satu masyarakat yang tersendiri dan
berbeza daripada masyarakat lain. Ciri-ciri ini adalah pembeza yang menentukan peribadi

kelompok itu sendiri.

Kategori Adat Perpatih

Dalam pengertian yang serba menyeluruh seperti yang telah dibincangkan maka
terbitnya kaedah-kaedah (metodologi) Adat Perpatih. Kaedah-kaedan atau prinsip-prinsip
dalam Adat Perpatih itu telah dikategorikan kepada empat jenis adat iaitu Adat nan Sebenar
Adat, Adat nan Teradat. Adat nan Diadatkan dan Adat Istiadat.

Adat nan Sebenar Adat

Adat jenis ini adalah pelakuan yang bukan hasil ciptaan atau kehendak manusia.
Adat ini adalah sifat tabii atau semula jadi sesuatu kewujudan dalam alam. la juga dikenali
sebagai hukum alam atau adat alam. Antara adat yang tergolong ke dalam kategori ini ialah:

Adat air  : cair,

Adatapi . panas,

Adat pisau : tajam.

Adat api membakar,

Adat air membasah,

Adat tajam melukai,

Adat buluh berbuku,

Adat kerambit bermata,

Adat laut berombak,

Adat gunung berkabus,

Adat ayam berkotak,

Adat murai berkicau,

Adat harimau mengaum, atau berbelang,
Adat gajah bergading, atau berbelalai,
Adat makhiuk mati.



~ Melihat kepada perbilangan di atas nyata bahawa adat jenis ini adalah terdiri
daripada ketentuan-ketentuan alam yang masing-masing pula dicipta oleh Allah S.W.T.
Ketentuan-ketentuan alam yang diciptakan Allah SW.T. adalah objektif dan benar serta
abadi. Atas kejadiannya yang sedemikian, pelakuan yang terdiri atas jenis ini tidak mungkin
diubah oleh manusia. Hanya Allah S.W.T. sahaja yang boleh mengubahnya. Seandainya
diubah juga maka pelakuan yang baharu itu dianggap tidak menjadi kebiasaan (adat) lagi
atau tidak normal.
Di samping bercirikan alam semula jadi yang ketentuannya adalah atas kehendak
Allah S.W.T., adat nan sebenar adat juga merangkumi hukum-hukum Islam. Dalam sistem
Adat Perpatih, hukum dan syariat Islam telah menjadi bahagian asasi dalam perjalanan hidup
masyarakatnya. Perpaduan syariat Islam dalam sistem Adat Perpatih dijelaskan oleh banyak
" perbilangan adat. Antara perbilangén yang bertujuan sedemikian ialah:

Adat bersendikan hukum.
hukum bersendikan kitab Allah.
Kuat adat tak gaduh hukum,
kuat hukum tak gaduh adat.

Adat dipakai,
syarak dituruti,
syarak mengata,
adat memakai.

Perbilangan di atas menyatakan kepada pengamal Adat Perpatih bahawa segala
ketentuan dalam hidup mereka adalah bersumberkan kepada syariat, dan adat adalah
pelaksanaan sahaja. Berikutan dengan itu, dalam kerangka teori masyarakat Adat Perpatih
mengakui bahawa syariat itu adalah adat nan sebenar adat dan ini diajarkan kepada
pengamal-pengamalnya. Adat Perpatih menyatakan adat jenis ini sebagai:

Biar mati anak.

jangan mati adat.

Tak lekang dek panas,
tak lapuk dek hujan,
dikikis berhabis besi,
dibasuh berhabis air,
digosok berhabis sabun,
dianjak layu,

dicabut mati.

Gemuk berpupuk,
segar bersiram.



Adat nan Teradat

Adat jenis ini merujuk kepada aturan, nilai dan kepercayaan yang telah
terkumpul sejak manusia hidup bermasyarakat. Dalam pembentukan adat jenis ini
nenek moyang masyarakat Adat Perpatih telah mengambil segala kejadian alam
(adat nan sebenar adat) sebagai pelajaran dan tauladan. Sumber dan proses
pembentukan adat jenis ini dijelaskan oleh perbilangan adat yang digubal dalam

bentuk pantun:

Penakik pisau seraut,
Ambil galah batang lintabung,
Selondang ambil ke nyiru;
Nan setitik jadikan laut,
Nan sekepal jadikan gunung,
Alam terkembang jadikan guru

Oleh sebab kelaziman, kekerapan dan kebiasaan manusia melakukannya sejak tidak
kurang daripada 500 tahun yang lalu- adat jenis ini telah mantap, tetap dan kekal dalam
kehidupan masyarakat Adat Perpatih. Ia telah menjadi prinsip asasi Adat Perpatih. Kekuatan
dan keteguhannya adalah hampir sama walaupun tidak sama dengan adat nan sebenar adat
Justeru itu, adat jenis ini, berserta adat nan sebenar adat telah membentuk charter sosial
bagl pengamal Adat Perpatih. Antara lain adat kategori ini terlukis dalam cara penentuan
sanak-saudara rapat iaitu melalui darah ibu atau wanita. hormat anak kepada ibu bapa serta
orang yang lebih tua. hormat murid kepada guru, kepatuhan anak buah kepada ketua atau
pemimpin dan sebagainya.

Adat jenis ini kalaupun mengalami perubahan, kadar perubahan itu amat kecil dan
memerlukan masa yang panjang. Perubahan tersebut akan meroboh masyarakat secara
radikal sehingga menghilangkan bentuk dan rupa masyarakat itu yakni memusnahkannya.
Berubahnya prinsip asasi tersebut akan memusnahkan sistem hidup yang dinamakan Adat
Perpatih. Seperti juga hilangnya prinsip atau rukun Islam akan memusnahkan lslam itu.
Misalnya jika adat perkahwinan itu dilonggarkan atau tidak diikuti lagi besar kemungkinan
masyarakat akan menghadapi pelbagai masalah malahan masyarakat mungkin menjadi
pincang.

Percubaan untuk menghapuskan institusi perkahwinan ini pernah berlaku di Russia
selepas berlakunya Revolusi 1917. Akibat percubaan ini masyarakat Rusia telah dilanda
pelbagai gejala negalif atau masalah sosial yang teruk. Antara masalah yang amat ketara
ialah salah laku, juvana di kalangan anak-anak dan remaja, jenayah seks dan keruntuhan
moral dan akhlak serta nilai di samping kemerosotan kadar kelahiran. Salah laku ini
berleluasa dan tidak dapat dikawal sehingga berlanjutan selama lapan tahun. Akhirnya

dalam tahun 1926, kerajean Russia terpaksa mengadakan undang-undang baharu yang

10



melembagakan semula adat dan istiadat perkahwinan serta memberi galakan kepada
anggota masyarakatnya supaya berkahwin.

Adat Perpatih menyedari bahawa kesan negatif adalah lebih banyak daripada kesan
positif jika berlaku perubahan pada ideologi adat, khususnya prinsip adat nan teradat. Bagi
mengelékkan tercetusnya kesan-kesan yang tidak diingini seperti yang pernah berlaku di
Rusia pada awal abad ke-20 itu, Adat Perpatih telah menanamkan dalam pemikiran anggota

masyarakatnya supaya bersikap:

Biar mati anak,
jangan mati adat.
Adat Perpatih seterusnya mengatakan bahawa adat itu:
Jika dicabut mati.
jika dianjak layu.

Ini bermaksud. jika adat nan teradat ini dibuang atau diubah bererti masyarakat telah
membuang dan mengubah charter sosial mereka. Dengan demikian. sistem adat atau sistem
kebudayaan berkenaan akan hilang dan musnah atau bertukar langsung dan mewujudkan
satu identiti baharu. Contohnya. jika adat orang Melayu itu dibuang atau tidak diamalkan lagi
bererti identiti budaya atau/dan masyarakat Melayu itu akan hilang. Berikutan dengan ini,
kata-kata Hang Tuah “orang Melayu tidak akan hilang dari dunia ini" (Hikayat Hang"Tuah)
tidak mempunyai apa-apa erti dan nilai lagi. ’

Begitu juga keadaannya dengan Adat Perpatih, seandainya masyarakat Adat
Perpatih menolak sistem adatnya maka masyarakat Adat Perpatih itu akan kehilangan

identiti. Yang tinggal mungkin hanya orang Melayu sahaja.

Adat nan Diadatkan

Dalam kehidupan sesuatu masyarakat itu ada beberapa aturan atau prinsip yang luas
dipergunakan oleh sekelompok individu. Melalui masa. aturan atau prinsip tersebut didapati
baik dan berguna. Oleh itu aturan itu diperluas kepada kelompok-kelompok individu lain dan
akhirnya diperlakukan oleh sebahagian besar ahli atau seluruh masyarakat. Apabila sampai
ke tahap ini; bermakna aturan atau prinsip itu telah dianggap sebagai satu cara baharu.
Pendeknya, aturan atau prinsip itu telah diterima umum dan dilembagakan atau diadatkan
sebagai suatu kebiasaan cara hidup oleh masyarakat. Aturan dan prinsip inilah yang
diistilahkan sebagai adal nan diadatkan. _

Adat jenis ini merujuk segala aturan atau prinsip *setempat yang oleh sebab ia
mendatangkan kebaikan dan diterima pula oleh masyarakat umum lalu diinstitusikan melalui

muafakat. Berkaitan dengan adat jenis ini, perbilangan menyatakan:



Nan elok dipakai yo muafakat,
nan buruk dibuang yo kebulatan,
adat habis dek kerelaan.

Menurut perbilangan tersebut, dalam sistem Adat Perpatih sebelum sesuatu aturan atau
prinsip baharu itu dilembagakan atau diadatkan, ia terlebih dahulu haruslah dimesyuarahkan
(dimuafakatkan).

Bahagian kedua perbilangan tersebut pula menyatakan bahawa sekiranya aturan
baharu itu harus menggantikan atau mengambil tempat aturan yang sedia ada. maka
keputusan menggugurkan adat lama itu juga diperolehi melalul persetujuan semua ahli dalam
mesyuarah berkenaan. Dengan adanya persetujuan semua ahli. baruiah adat lama ditukar
dengan adat baharu (jika ada) atau menerima adat baharu tanpa mengganggu adat lama.
Proses penerimaan dan pembuangan melalui muafakat (mesyuarat) dan Kkebulatan

(persetujuan semua dan bersama) ini dikatakan telah dilakukan "dengan kerelaan.”

Pertemuan atau permuafakatan begini dihadiri oleh semua ketua adat daripada
segenap lapisan - Tua (Kadim), Besar. Buapak. Lembaga dan Penghulu atau Undang.
Ketua-ketua adat tersebut yang mewakili anak buah masing-masing akan menyuarakan
pandangan dan pendapat mereka. Perjumpaan sedemikian ini dikenall sebagai kerapatan
Mengadakan muafakat dan mesyuarah ini adalah selari dangan peiunjuk adat yang dikatakan
melalui perbilangan:

Setiap satu dengan muafakat.
begitu kata maka suci.
begitu perbuatan maka sempurna.

Daripada huraian di atas jelaslah bahawa adat nan diadatkan itu adalah bahagian
kehidupan masyarakat yang sentiasa berubah dan mengalami pembaharuan. sesuai dengan
keperluan semasa. Adat ini merupakan sebahagian besar daripada sistem hidup masyarakat
dan menjadi bahagian yang sentiasa menyesuaikan diri dengan alam sekitar. keadaan. masa
dan tempat. Cara lama diketepikan dan digugurkan. dan yang baharu diterima pakai serta
dijadikan adat (caraj baharu. Ini termasuk segala peralatan. kelakuan. tanggapan dan cara

baharu yang silih bertukar ganti menurut keperluan

Adat Istiadat

Adat jenis ini merujuk aspek kehidupan masyarakat yang bersifat upacara atau ritual
dengan mempunyai kaedah-kaedah yang agak mantap tetapi tidak kekal. Dari aspek [ain,
adat jenis ini boleh juga dirujukkan kepada pelaksanadn budaya yang menyokong,

mengesahkan dan memantapkan institusi-institusi adat dalam tiga kategori yang dinyatakan



di atas tadi. la adalah merupakan hiasan dan tambahan kepada ketiga-tiga jenis adat
tersebut. ’

Fungsi dan tujuan utama adat jenis ini ialah memberi kesahihan dan kebenaran
kepada sesuatu gejala istimewa dalam masyarakat dan dalam edaran hidup individu di
sampingv mencantikkan peristiwa-peristiwa atau adat-adat tersebut. Bagi tugas ini maka perlu
ada satu prosedur, cara atau kaedah yang wajar, lengkap dengan artifak-artifak tertentu bagi
memberi sifat suci dan sahih. Contohnya ialah peraturan adat kahwin. Dalam adat ini
terdapat adat bersanding, adat hambat pintu, adat hambat pelamin, adat berandam, adat
berinai serta acara-acara lain yang lebih berfungsi sebagai mengkuduskan, mencantikkan
dan menghiburkan. Ringkasnya, adat istiadat jenis ini ialah majlis atau perayaan.

Oleh sebab demikian kewujudannya, adat istiadat boleh diubahsuai berdasarkan
keadaan dan persekitaran serta masa. Misalnya pengubahsuaian pelaksanaan upacara
tertentu kerana ketiadaan beberapa sumber atau alat yang perlu. Dalam keadaan ini,
keseluruhan adat itu. umpamanya adat berpuar. dibuang langsung daripada sistem
masyarakat. Perubahan dan penghapusan sesuatu adat istiadat itu. seperti juga dalam hal-
hal adat lain. haruslah melalui muafakat dan kebulatan antara ahli-ahli dengan ketua-ketua

adat, orang-orang tua dan individu-individu terkemuka dalam masyarakat.

Sistem Sosial Adat Perpatih

Masyarakat Adat Perpatih mengamalkan sistem kekerabatan bercorak nasab ibu.
Mereka menjuraikan unit-unit keturunan berdasarkan darah sebelah ibu. Amalan ini berbeza
dengan sistem masyarakat Melayu di negeri-negeri lain yang menyusur galurkan keturunan
mereka berdasarkan. darah bapa. Keseluruhan sistem masyarakat Adat Perpatih adalah
berdasarkan kepada ikatan kekeluargaan. la terdiri daripada beberapa prinsip utama yang
antara lain ialah:

1. Pembahagian masyarakat kepada beberapa kelompok kekerabatan sejurai
keturunan (unilineal).

Perhubungan antara kelompok berdasarkan hubungan perkahwinan eksogami.

Sistem kepimpinan dan politik adat tradisional. »

4. Organisasi sosial, ekonomi dan juga agama berdasarkan kelompok-kelompok
tertentu.

Sebagai masyarakat yang mengamalkan sistem sejurai keturunan, penganut Adat
Perpatih mengelompokkan diri mereka ke dalam kelompok-kelompok tertentu yang dikenali
sebagai suku. Setiap suku itu dapat dipecahkan kepada, kelompok yang lebih kecil yang
dinamakan perut. Setiap perut itu pula dibahagikan kepada beberapa ruang, yang setiap

satunya mengandungi beberapa kelompok rumpun. Antara kelompok-kelompok



kekeluargaan tersebut, unit suku dan perut adalah penting dari segi politik. Kelompok ruang
dan rumpun pula lebih berfungsi dari segi sosial. Namun, di sesetengah tempat dan suku,

ruang juga berfungsi. walaupun tidak sepenting perut dan suku dalam perjalanan politik adat.

Suku

Dalam Adat Perpatih hidup masyarakat adalah bersuku waris. Setiap individu
mempunyai sukunya masing-masing dan hanya boleh menjadi anggota kepada satu suku
sahaja. Pada zaman tradisional. kelompok suku merupakan kelompok dasar dalam
organisasi masyarakat. Seluruh kegiatan dan pergerakan masyarakat dilakukan melalui
organisasi suku.

Suku mengandungi pengertian genealogis. la dianggap sebagail satu kelompok
kekeluargaan yang terbesar dalam konteks masyarakat Adat Perpatih  Orang yang
menganggotai sesuatu suku itu menjangkakan bahawa mereka berasal daripada moyang
yang sama; cuma terlalu jauh untuk digalurkan. Justeru itu garis salasilah yang berpuncakan
moyang tersebut tidak dapat dipastikan dengan jelas dan tepat. Anggota-anggota setiap
suku secara tradisional menganggap dan percaya bahawa anggota-anggota sesuku yang lain
adalah abang. adik. kakak. ayah. ibu atau nenek. Pendeknya ahli-ahli dalam satu suku
menganggap diri mereka adik-beradik yang mempunyai hubungan darah. Anggota sesuaiu
suku itu berhak mendiami satu kawasan kampung dan harus bergotong-royong dalam semua
kegiatan ekonomi, politik dan sosial termasuk upacara-upacara adat. Dengan itu. rasa
kesatuan di kalangan mereka adalah kuat dan teguh. Keadaan hidup komunal dan korporat

di kalangan ahli-ahli sesuku ini tergambar dalam perbilangan adat:

Sesusun bak sirih.
serimbun bak serai.
seharta sebenda.
sepandan seperkuburan.
sehina semalu:

malu seorang.

malu semua.

Sikap dan nilai yang tergambar dalam perbilangan di atas telah dan periu dipatuhi
kerana setiap perilaku seseorang ahli, sama ada baik ataupun buruk, akan memberi kesan
secara langsung kepada seluruh suku (sehina semalu; malu seorang. malu semua). Dengan
demikian jelaslah bahawa kelompok suku adalah kelompok dasar dalam organisasi
masyarakat. Seluruh kegiatan dan pergerakan masyarakat dilékukan melalui organisasi suku

di bawah pimpinan seorang ketua yang bergelar Datuk Lembaga.

14



Keahlian dalam sesuatu suku kekal sepanjang hidup seseorang. Walaupun
seseorang itu mendapat perlindungan daripada seseorang ahli suku lain yang disebut induk
semang. namun dia masih dan harus memberikan kesetiaan kepada sukunya. Dia tidak
boleh melepaskan dirinya daripada menjadi ahli sukunya hanya kerana jasa dan budi baik
orang suku lain terhadapnya; melainkan jika dia telah dikadimkan.

Secara teori masyarakat Adat Perpatih boleh dikelompokkan kepada dua belas
‘keluarga' atau dua belas kelompok kekerabatan sejurai keturunan atau suku. Suku-suku
yang dua belas itu ialah:

Biduanda

Batu Hampar

Paya Kumbuh (Pekumbuh)
Mungkal

Tiga Nenek

Seri Melenggang (Semelenggang)

Seri Lemak (Selemak)

® N O g b W

Batu Belang

9. Tanah Datar (Tedatar)
10. Anak Melaka

11. Anak Acheh

12. Tiga Batu

Sebenarnya tidak semua luak di Negeri Sembilan (dan Naning, Mefaka)
mengelompokkan penduduknya secara tradisional kapada dua belas suku. Misalnya di luak
Rembau, jumlah sukunya tidak kurang daripada 27. luak Jelebu 12, luak Johol 11, luak Ulu
Muar 18, luak Jempol 12, luak Gunung Pasir 7. luak Terachi 8 dan luak Inas 7 (Naning pula

mempunyai 34 suku).

Perut

Setiap suku boleh dipecahkan kepada kelompok yang lebih kecil yang dinamakan
perut. Bilangan perut dalam satu-satu suku bergantung kepada struktur suku. Ini bermakna,
bilangan perut antara satu suku dengan suku yang lain tidak sama. Perut adalah kelompok
kekeluargaan yang berasal daripada satu keturunan moyang yang sama. Para sarjana agak
berbeza pendapat tentang jumlah generasi yang menggabungkan sesuatu perut itu. Di Inas
contohnya, menurut Lewis, "seperut bermakna mempuny'ai kaitan sehingga lima generasi’
(1962:83); di Gadek, Naning, menurut Zainal Kling (1969: 50), "juga lima generasi”; di Jempol



pula, menurut Kahar Badur (1963: 45) . “antara sembilan dan sepuluh generasi”, dan di
Rembau, mengikut Norhalim Hj. Ibrahim (1976:83), "sehingga enam generasi sahaja’.
Hubungan kekeluargaan dalam satu-satu perut itu lebih jelas jika dibandingkan
Qengan hubungan kekeluargaan dalam satu-satu suku. Kerjasama di kalangan ahli seperut
dalam ritual-ritual utama, seperti majlis perkahwinan dan kematian, adalah perlu. Sebelum
melakukan atau menjalankan sebarang aktiviti-aktiviti sosial. ekonomi atau politik, ahli
seperut akan dikumpulkan dalam satu majlis yang dinamakan berkampung. — Adat
berkampung memainkan peranan penting dalam hidup masyarakat adat. la merupakan satu
istiadat mengumpulkan semua ahli untuk membincangkan sesuatu masalah atau pendirian
yang harus diambil untuk kepentingan bersama. Kelompok kekeluargaan perut mempunyai

seorang ketua yang dikenali sebagai Buapak dan setiap Buapak mempunyai gelaran tertentu.

Ruang

Perut pula dipecahkan kepada unit yang lebih kecil yang dikenal sebagai ruang. Di
fuak Naning, kelompok kekeluargaa'n ruang ini dinamakan jurai. Ruang merupakan sebuah
kelompok kekeluargaan yang tergolong dalam keturunan satu nenek. Ketua kelompok ruang
dipimpin oleh Besar yang juga mempunyai gelaran tertentu. Di Naning, ketua jurai disebut
Tua yang juga mempunyai gelaran tersendiri.

Hubungan anggota-anggota dalam satu ruang adalah rapat. malah lebih erat jika
dibandingkan dengan hubungan antara anggota-anggota dalam satu perut. Anggota-anggota
ruang sering ziarah-menziarahi dan bertemu muka. terutama dalam kenduri kecil-kecilan.
Setiap ahli harus bersama dalam kegiatan pada peringkat ruang. Sekiranya ahli berada di
_luar kawasan. adalah menjadi tugas Besar untuk menjemputnya. Jika ada antara ahli tidak
dapat hadir sama. maka adalah menjadi tanggungjawab ahli berkenaan untuk memohon
maaf dan memberikan pengakuan bahawa dia akan bersetuju dan patuh kepada sebarang

keputusan yang dicapai dalam istiadat berkampung

Rumpun .
Kelompok kekeluargaan yang lebih kecil daripada ruang ialah rumpun. Beberapa
buah rumpun membentuk satu kelompok kekeluargaan ruang.  Selalunya kelompok
kekeluargaan rumpun merupakan sebuah keluarga luas. yang terdiri daripada sekurang-
kurangnya tiga generasi. Oleh sebab keanggotaan satu rumpun itu kecil, jarang-jarang yang
menjangkau 50 orang. Hubungan di kalangan ahli amat rapat dan bersifat bersemukaan
dalam kehidupan sehari-hari. ¢

Rumpun juga mempunyai ketua yang dikenali sebagai Kadim atau Tua rumpun.

Jawatan atau pusaka ini tidak membawa sebarang gelaran tertentu.

16



Perbilangan Sebagai Nadi Adat Perpatih

Apabila mengkaji perbilangan Adat perpatih, kita akan mengetahui tentang struktur
' dan organisasi masyarakat itu sendiri. Lunas-lunas kehidupan masyarakat telah disalurkan
ke dalam perbilangan termasuklah aturan dan peraturan hidup masyarakatnya. Tegasnya,
perbilangan berupaya menampakkan kedudukan dan peranan seseorang individu dalam
masyarakat tersebut. lini termasuklah dalam aspek-aspek yang berkaitan dengan politik,

ekonomi dan juga sosial termasuklah aspek keagamaan.

Aspek Politik

Cara pemerintahan Adat Perpatih adalah cara demokrasi (Abdullah Siddik, 1975:
110) dan sebelum penjajah Inggeris memerintah Negeri Sembilan, Adat Perpatih adalah
sumber rujukan segala peraturan dalam sistem sosial masyarakatnya (A. Samad Idris, 1996:
10). Pentadbiran yang diamalkan menurut perbilangan:

Bertangga naik,
Berjenjang turun.
(Ibrahim Atin, 1959: 46)

yang bererti bertangga naik daripada rakyat kepada raja melalui salurannya yang tertentu dan
berjenjang turun daripada raja kepada rakyat juga mengikut saluran atau tangganya dari atas
ke bawah.

Sistem demokrasi ini dipraktikkan seperti yang terdapat dalam perbilangannya yang
berbunyi:

Bulat anak buah menjadi Buapak,
Bulat Buapak menjadi Lembaga,
Bulat Lembaga menjadi Penghulu,
Bulat Penghulu menjadi Raja.

(A. Samad ldris, 1996: 10)

Kata menjadikan bererti memilih dan bul/at adalah persetujuan daripada semua
pihak selepas diadakan sesi perbincangan atau pemilihan, yang boleh diibaratkan seperti
sistem pilihan raya yang diamalkan pada hari ini. Antara bidang tugas dan tanggung jawab
pemimpin-pemimpin yang telah dilantik; telah dilembagakan dalam perbilangan:

Raja bernobat dalam alamnya.
Penghulu memerintah dalam luaknya,
Lembaga berkuasa dalam sukunya,
Buapak bercakap dalam anak buahnya.

(A. Samad Idris, 1996: 6)

Raja memerintah alam, Penghulu memerintah Luak, Lembaga memerintah suku dan

Buapak memerintah anak buah (orang ramai). Setiap keputusan yang akan diambil adalah

17



berdasarkan sistem muafakat seperti yang disarankan dalam perbilangan-perbilangan
berikut:
' Bulat air kerana pembetung,

Bulat manusia kerana muafakat.

Penghulu beraja ke muafakat,
Muafakat beraja kepada yang benar.
Ibu hukum muafakat,
Ibu adat muafakat.
(Norhalim Hj. lbrahim, 1993: 128)

Muafakat sentiasa mendahului sebarang aktiviti yang akan dijalankan.  Amalan
muafakat ini amat penting dalam masyarakat Adat Perpatih kerana terbukti menjamin
kesejahteraan dan keamanan ahli-ahli masyarakatnya.

Asas undang-undang dalam masyarakat Adat Perpatih adalah berteraskan agama
Islam seperti yang diperbilangkan:

Adat bersendikan hukum,
Hukum bersendikan syarak.
Syarak mengata adat menurut
(A. Samad Idris. 1986: 31)

Dalam melaksanakan undang-undang pula, keadilan merupakan tunggaknya.
Undang-undang tidak akan tersekat oleh tali persaudaraan kepentingan politik. tekanan
rasuah ataupun martabat kedudukan. Malahan, hubungan darah tidak boleh dijadikan alasan
untuk membelakangkan undang-undang. Setiap keputusan atau hukuman harus adil tanpa
mengira pertalian darah seperti yang diungkapkan:

Biar mati anak. jangan mati adat.
Tiba di batang, batang tumbang.
Tiba di dahan, dahan patah.
Tiba diurat, urat lembang.
(Zainal Kiing, 1984 147}

Hukum adat amat melarang penghakiman tidak adil dan pemimpinnya bersikap berat
sebelah:

Ibarat limau masam sebelah,
Perahu karam sekerat,

Tiba di mata dipicingkan,
Tiba di perut dikempiskan.
(Zainal Kling, 1894 147)

Pemimpin adat perlu bersikap:

Menurut alur nan lurus,
Menempuh jalan nan pasar.
Memelihara harta pusaka,
Kusut nan menyelesaikan,
Keruh nan menjernihkan,



Lupa nan mengingatkan.
Panjang nan memendekkan.
Senteng nan memanjangkan.
(Norhalim Hj. lbrahim. 1997: 20)

Setiap keputusan yang akan diambil bagi menangani sesuatu masalah yang dihadapi
haruslah seperti:

Palu-palu ular dalam benih,
Benih tidak rosak,
Tanah tidak lembang,
Pemalu tak patah,
Ular mati juga;
Umpama menghela rambut dalam tepung,
Rambut tak putus,
Tepung tak berserakan.
(Norhalim Hj. Ibrahim, 1997: 21)

Pemerintahan secara demokrasi ini menurut keadilan dalam setiap aspek yang
dilakukan. Sekiranya pemimpin itu zalim maka ia harus dipecat seperti kata perbilangan:

Raja adil raja disembah.
Raja zalim raja disanggah.
(Norhalim Hj. Ibrahim, 1897: 20)

Demikian antara perbilangan yang berkaitan dengan aspek politik. Jelasnya sifat dan
asas hukum adat, merupakan pernyataan terhadap ketenteraman hidup bermasyarakat yakni
mementingkan hak bersama dan bukan secara individu. Hukum-hukum itu pula adalah

berlandaskan agama Islam.

Aspek Ekonomi

Asas ekonomi Adat Perpatih ialah tanah dan daripada konsep asasi milik tanah inilah
terbitnya segala nilai dan susunan masyarakat dan negeri (Zainal Kling. 1924: 160). Prinsip
kebendaan di dalam susunan masyarakat diamalkan melalui sistem milik yang sesuai dengan
prinsip keturunan nasab ibu:

Terbit pusaka kepada saka;
Si lelaki menyandang pusaka,
Si perempuan yang punya pusaka.
Orang semenda yang membela.
(Norhalim Hj. lbrahim. 1994: 64)

Dalam perbilangan di atas, harta terpulang kepada pihak perempuan tetapi tidak menghalang
pihak lelaki mengusahakan dan menambah harta tersebut.

Kain pendinding miang,
Emas pendiding malu.
(Nordin Selat, 1976: 17)



Hilang rupa dek penyakit,
Hilang bangsa dek tak beremas.
(Alwi Salim, 1983: 95)

Perbilangan di atas menggunakan kata emas yang dilambangkan sebagai barang
yang amat bernilai dan dalam konteks ini boleh disama ertikan dengan harta. Ternyata
perbilangan ini menggalakkan ahli-ahli masyarakatnya supaya mencari harta kerana harta
menentukan maruah dan taraf kedudukan seseorang di dalam masyarakat tersebut dan
seterusnya membentuk bangsa yang dihormati sekiranya mempunyai harta. Dengan
demikian. anak-anak muda digalakkan merantau bagi mencari ilmu pengetahuan dan
pengalaman yang akan berguna untuk masa depan.

Generasi muda ditanamkan sikap berusaha mencari harta untuk persediaan masa
depan seperti yang ditegaskan dalam perbilangan berikut:

Hari panas kok tak bertudung,
Hari hujan kok tak berpayung,
Hari gelap kok tak bersuluh,

Jalan lenggang kok tak berkawan,
Berhemat sebelum habis,

Sedia payung sebelum hujan.
(Nordin Selat, 1976: 11)

Bagi yang merantau pula. dikehendaki kembali dengan membawa harta dan
menambah harta yang ada, jika tanpa harta. pengalaman yang didapati semasa merantau
digunakan untuk mengerjakan tanah pusaka bagi menggantikan golongan tua yang tidak
berdaya. Oleh itu tanah pusaka tidak akan terbiar begitu sahaja.

Mereka disuruh kembali seperti dalam perbilangan yang berbunyi:

Sekenyang-kenyang banting'.
Rumput dimamah jua,
Sejauh-jauh melanting,
 Jatuh ke tanah jua.
(ldris Haji Tain, 1974: 4)

Jelaslah bahawa perbilangan-perbilangan yang telah dibincangkan menggambarkan
masyarakat Adat perpatih mementingkan bidang ekonomi dalam kehidupan mereka. Ahli-ahli
masyarakat digalakkan bagi meninggikan taraf hidup keluarga dan seterusnya membentuk

bangsanya yang kukuh dari segi ekonomi.

Aspek Sosial

Adat Perpatih merupakan adat yang keseluruhannya adalah berteraskan masyarakat.
Oleh itu kebanyakan perbilangannya adalah bertujuan mengajar atau memberi pedoman
kepada ahli-ahli masyarakatnya tentang cara hidup atau aturan bermasyarakat. Sama ada

20



tanggungjawab terhadap diri sendiri, keluarga, kelompok kekeluargaan dan masyarakat
seterusnya. Contohnya sifat kerjasama dan tolak ansur dalam kehidupan harian yang
merupakan asas bagi pembentukan tali silaturrahim antara mereka:

Duduk berpelarasan,
Dekat rumah, dekat kampung,
Boleh pinta meminta,
Sakit pening jenguk-menjenguk.
Sejamban seperulangan,
Seperigi sepermandian,
Sehalaman sepermainan.
(Nordin Selat, 1976: 120)

Daripada sinilah wujudnya semangat kekitaan atau esprit de corps dalam
masyarakat tersebut. Apabila sikap ini telah tertanam maka mudah pula dalam segala
pekerjaan yang memerlukan khidmat tenaga yang ramai seperti gotong-royong dalam
sebarang situasi yang perlu mempertahankan hak dan maruah bangsa:

Adat bersaudara, saudara dipertahankan,
Adat berkampung, kampung dipertahankan,
Adat bersuku, suku dipertahankan,
Adat bernegeri, negeri dipertahankan,
Adat berbangsa. bangsa dipertahankan.
Yang berat sama dipikul,
Yang ringan sama dijinjing,
Ke bukit sama mendaki,
Ke lurah sama menurun,
Yang ada sama dimakan,
Yang tiada sama dicari,
Seciap umpama ayam,
Sedencing umpama besi,
Sesusun bak sirih,
Seharta sebenda,
Sependan seperkuburan,
Sehina semalu:
Malu seorang, malu semua.
(Norhalim Hj. tbrahim, 1997: 25)

Perbilangan di atas jelas memperlihatkan hidup dalam masyarakat adalah saling
bergantungan dan tiada individu yang boleh hidup sendirian. Hubungan antara individu
dalam masyarakat perlu rapat seperti sirih yang sesusun dan rimbun seperti serai agar tidak
mudah diporak-perandakan oleh mana-mana pihak yang ingin mengambil kesempatan ke
atas mereka. Setiap anggota masyarakat perlu bersatu dalam semua perkara dan
diharapkan tidak melakukan sebarang perbuatan yang memalukan ahli-ahli masyarakat yang
lain kerana jika seorang daripada mereka melakukan perbuatan sumbang, maka seluruh
masyarakat akan mendapat malu. Hubungan siiaturrrahirq perlu sentiasa dijaga dan dipupuk

dengan cara:

' Banting ialah kata dialek yang bermaksud kerbau.

21



kira sama ada semasa senang atau susah. jauh atau dekat.

Jika khabar baik diberitahu,
Jika khabar buruk serentak didatangi,

Jika jauh ingat-mengingati,
Jika dekat temu-menemui.

(Nordin Selat, 1976: 12)

Ini bertujuan menggalakkan ahli-ahli masyarakatnya menziarahi sesama sendiri, tidak

Hubungan yang erat perlu

diwujudkan, dijaga dan dikekalkan. Bagi orang semenda pula. dinasihatkan supaya:

Bila bersemenda di mana-mana suku,
Sahlah kata adat,

Air orang disauk,

Ranting orang dipatah,

Adat orang diturut,

Di mana bumi dipijak,

Di situ fangit dijunjung.

Masuk kandang kerbau menguak,
Masuk kandang kambing mengembek,
Bagaimana adat di tempat semenda,
Dipakailah,

Lain lubuk lain ikannya,

Lain padang lain belalangnya.

Alur sama diturut,

Jalan sama ditempuh,

Adat sama dipakai.

Lembaga sama dituang,

Meniru pada yang ada.

Meneladan pada yang sudah.

(Nordin selat. 1976: 14)

Di sini diajarkan sesiapa yang telah berkahwin dan tinggal di tempat istern atau

suaminya harus tahu membawa diri dan hendaklah mengikut aturan adat yang telah

ditetapkan di tempat itu. Walaupun agak berlainan dengan tempat sendiri, mereka haruslah

mengikutnya dan sama-sama bertanggungjawab terhadap masyarakat di situ seperti yang

diperbilangkan:

tanggungjawabnya kepada masyarakat.

Orang semenda seresam.
Tempat semenda seadat,
Buat seorang buat semua.
Berjalan serentak,
Melenggang seayun,
Lemah melapis,

Condong menumpang.

(Haji Mokhtar Haji Md. Dom, 1977: 30)

Setiap ahli masyarakat itu penting dalam masyarakat dan tidak terkecuali daripada

ini menunjukkan bahawa betapa tingginya

pandangan hidup masyarakat Adat Pérpatih yang mementingkan ahli-ahlinya walau

22



bagaimanapun keadaan fizikal mereka. Semua individu dianggap sebagai anggota
masyarakat dan sudah tentu mereka diterima baik. Untuk tidak mengecewakan mereka dan
supaya mereka merasakan diri mereka dihargai, masyarakat telah memberikan tugas seperti
berikut:

Yang buta penghembus lesung,
Yang pekak pelepas bedil,
Yang lumpuh penunggu rumah,
Yang kuat pembawa beban,
Yang bingung disuruh-suruh,
Yang cerdik lawan berunding.
(Nordin Selat, 1976: 16)

Adat Perpatih juga menyediakan perbilangan-perbilangan yang berkaitan dengan

adat istiadat seperti dalam majlis pertunangan, perkahwinan, perceraian dan berkadim.

Pertunangan

Cincin sebentuk menanya ibu bapanya,
Cincin dua bentuk oso sekata,
Oso sekata, kata dibalikkan,

Tak oso sekata, cincin dibalikkan,
Oso sekata janji diikat,

Janji dibuat dimuliakan,

Dalam janji digaduhkan,

Sampai janji ditepati,

Helah si lelaki loncor tanda,
Helah si perempuan ganda tanda,
Sawan gila di luar janji.

(Alwi Salim, 1983: 98-99)
Perbilangan di atas menerangkan tentang peraturan istiadat pertunangan. Setelah
kedua-dua pihak bersetuju dan mengikat janji, maka pertunangan itu dijalankan dan semasa
pertunangan, jika pihak lelaki memutuskan tali pertunangan tersebut; maka cincin dan
barang-barang yang diberikan akan menjadi milik pihak perempuan. Jika pihak perempuan
pula memutuskan ikatan tersebut, mereka dikehendaki menggandakan cincin dan barang
yang diterima sebelumnya. Jika ditimpa penyakit gila atau sawan, kedua-dua pihak

dikecualikan daripada dendaan ini.

Perkahwinan
Adat Perpatih seperti yang telah dinyatakan terlebin dahulu adalah mengikut lunas-

lunas agama Islam, oleh itu aturan perkahwinan juga mengikut hukum dan syarak seperti:

Di dalam nan dua kelarasan,
Adatlah jadi darah daging,



Syarak nan lazim keimanan,
Adat nan kawi nan membimbing.
(Alwi Salim, 1983: 99)

Cuma ada beberapa syarat tertentu yang tidak boleh dilanggar oleh ahli-ahli
masyarakatnya. Antaranya adalah larangan berkahwin sesama suku atau waris.
Perkahwinan atau jodoh yang dipilih haruslah daripada anggota suku yang lain dan tidak
boleh daripada sukunya sendiri seperti yang dikehendaki:

Labu ke kundur,
Kundur ke labu,
Orang ke orang.
(Norhalim Hj. Ibrahim, 1996: 14)

Sekiranya ini dilakukan juga, mereka dikatakan telah melakukan sumbang balai melintang

jaitu:
Dihambat dek syarak,
Digalang dek adat.
: (Norhalim Hj. lbrahim, 1996:19)
Sistem perkahwinan adalah sistem eksogami dan orang semenda sama sekali
dilarang:

Pelesit dua sekampung,
Sebatang enau dua sigai,
Kapal dua nakhoda.
(A. Samad ldris, 1984 14)

Perbilangan ini menegaskan bahawa orang semenda itu apabila sudah berkahwin dalam
suku atau waris berkenaan, dilarang berkahwin lagi dengan perempuan daripada suku yang

sama.

Perceraian
Secara kese{ufuhannya, perceraian adalah mengikut hukum syarak. Namun begitu,
ada majlis bersuarang yang bertujuan untuk menasihatkan pasangan tersebut sebelum

berlakunya perceraian. Yakni:

Kok kusut diselesaikan,
Kok keruh dijernihkan,
Sama-samalah mencari yang baik.

Namun, jika berlaku juga perceraian, maka harta dan hak yang terlibat akan dibahagi

mengikut lunas-lunas adat iaitu:

Carian bahagi,

24



Dapatan tinggal,
Bawaan kembali.
(Norhalim Hj. Ibrahim, 1993: 111)

Sekiranya mereka bercerai mati ataupun kedua-duanya meninggal dunia. pembahagiai
adalah seperti berikut:

Carian bahagi,
Mati laki tinggal ke bini,
Mati bini tinggal ke laki,
Mati laki bini tinggal ke anak.
(Norhalim Hj. tbrahim. 1993: 111)

Berkadim .

Adat Perpatih membenarkan pasangan suami isteri mengambil anak angkat dari luar
sukunya untuk dipelihara dan dianggap seperti anak sendiri. Dalam konteks ini, istiadat
berkadim iaitu upacara mengaku saudara kepada anak angkat yang diambil itu; upacara ini
haruslah diterima sebulat suara oleh suku yang menerimanya. Jelasnya anak angkat itu
dipersaudarakan (Abdul Rahman Haji Mohammad. 1964. 46) Ini diperjelaskan dalam
perbilangan berikut: R

Darah dicecah.
Doa ditampung.
Sumpah dilabuh.
Quran dijunjung.
(Nordin selat. 1878. 131)

Perbilangan di atas menerangkan upacara berkedim dengan menggunakan’;'darah
dan bersumpah menggunakan al-Quran dengan disaksikan oleh semua ahli suku tersebut.

Jelaslah kepada kita bahawa perbilangan-perbilangan dalam Adat Perpatih dapat
memberikan peraturan yang lengkap untuk dijadikan panduan. bimbingan dan nasihat dalam
menjalani kehidupan harian mereka tidak kira dari aspek politik. ekonomi maupun sosial.

Perbilangan merupakan alat atau lebih berupa peraturan-peraturan yang dapat
mengawal tindakan dan perlakuan anggota-anggota masyarakatnya. Dan. ini tidak terdapat
dalam masyarakat yang lain. Di sinilah letaknya keistimewaan Adat Perpatih. Oleh itu ahli-
ahli masyarakat mempunyai garis panduan untuk bermasyarakat dan tidak akan melakukan
sesuatu tindakan di luar batas-batas kesopanan yang boleh mengganggu ketenteraman
masyarakatnya sendiri. Maka dengan ini, akan lahirlah sebuah masyarakat yang aman

damai, bersatu teguh dan disegani oleh masyarakat yang lain

Rumusan

25



Meskipun prinsip-prinsip adat memastikan perjalanan yang berterusan dan

berlanjutan bagi masyarakat Adat Perpatih namun masyarakat itu mengakui bahawa
perubahan pasti berlaku. Justeru itu terdapat kaedah-kaedah perubahan yang menjadi
bahagian daripada keseluruhan sistem itu. Seperti yang dijelaskan terdahulu daripada ini
mengenai kaedah-kaedah dan prinsip-prinsip adat yang bermakna tabii, prinsip kekal,
berubah dan suci dalam masyarakat maka Adat Perpatih mengamalkan kaedah ini dalam
usaha menyesuaikan diii dengan peredaran masa dan alam sama seperti menyepadukan
sistem adat dan syarak. Asas segala perubahan itu adalah kemahuan masyarakat sendiri
melalui persefahaman pendapat dan kebulatan kata. Jika muafakat sudah putus (bulat)
untuk merubah sesuatu prinsip maka amalan baharu akan timbul.
) Di samping itu pula amat disedari bahawa ada beberapa prinsip utama yang mesti
kékal untuk mengeké!kan masyarakat (adat nan teradat). Tanpa prinsip asasi yang tetap
seperti hidup dalam kelompok persanakan - bersuku, masyarakat akan mengalam
perubahan radikal dan menjadikan masyarakat bentuk lain. Dengan itu terdapat bahagian-
bahagian yang sengaja terbuka kepada perubahan peredaran masa. Inilah prinsip yang
wajar bagi kewujudan masyarakat - mengakui ada bahagian yang mesti kekal dan ada
bahagian yang harus berubah.

Kehidupan manusia sentiasa disesuaikan dengan zamannya. Kesemua kategori
adat melainkan adat nan sebenar adat adalah wujud atas kehendak manusia. Sebagai adat
buatan manusia. ketiga-tiga jenis adat yang lain adalah terbuka kepada perubahan. hanya
ketegangan dan kekendurannya sahaja yang berbeza antara satu sama lain. Pendeknya
Adat Perpatih itu adalah dinamik. Kedinamikan Adat Perpatih ini ditentukan atau diatur
sendiri oleh adat melalui perbilangan:

Usang-usang diperbaharui,
lapuk-lapuk dikajangi;
yang elok dipakai,

yang buruk dibuang.

kalau senteng minta dilabuh,
kalau singkat minta disambung.
kalau panjang minta dikerat,
‘kalau koyak minta ditampal,
kalau rompang minta disisit.

Berdasarkan maksud perbilangan di atas, adat itu seandainya ‘masih’ dianggap baik
dan elok maka tidak perlu diubah, disesuaikan atau ditinggalkan; pengamalannya harus
diteruskan. Sebaliknya jika adat itu didapati tidak elok (buruk), mungkin kerana bertentangan
dengan ideologi, kehendak, keperiuan dan keadaan semasa tidak harus diamalkan,

melainkan dibuang sahaja. Jika adat itu tidak sesuai atau ketinggalan masa (usang) atau

26



tidak kuat lagi dalam erti kata lebih banyak mendatangkan kesan negatif (lapuk) kepada
masyarakat pengamalnya maka haruslah aspek berkenaan diperbaiki (diperbaharui) atau
dijalin semula (dikajangi). Ada kalanya sesuatu adat itu agak keterlaluan dan meleret-leret
prosesnya (panjang) ia bolehlah diringkaskan (dikerat); tanpa mengubah dasarnya. . Di
samping itu ada juga bahagian-bahagian adat yang terlalu ringkas (senteng dan singkat) atau
tidak baik (koyak) atau tidak jelas prosesnya (rumpang) maka bahagian tersebut boléh
diperbaiki dan diperkemaskan lagi (dilabuhkan. disambung, atau ditampal dan d_isisit) agar ia
menjadi lebih kemas. rapi dan mantap. Akhirnya, kejadian semula jadi, seialunya yang
berkaitan dengan politik seperti perubahan pemimpin atau pemerintah juga membawa
perubahan dalam sistem adat. I
Rumusan yang boleh diutarakan daripada huraian di atas iaiah jiké 'adat itu “telah
ketinggalan zaman, atau tidak lengkap ia boleh diubah agar sesuai dengan masa, ruang dan
persekitaran; malahan jika perlu ia boleh ditinggalkan. Namun demikian, perubahan atau
pembuangan adat tidak harus dilakukan dengan sewenang-wenangnya .la mesti
dilaksanakan mengikut cara adat seperti yang diaturkan melalui perbilangan: . '

lbu adat muafakat.

Adat menimbulkan nan baik.
menghilangkan nan buruk.
Bulat air dek gopong,

bulat manusia dek muafakat:
Hilang adat dek muafakat.

Justeru itu, Adat Perpatih bukanlah satu sistem sosial yang statik. la ﬂeKSlbéi dan
boleh diubah dan disesuaikan dengan nilai-nilai semasa tanpa -menyeleweng da?ipada
norma-norma dan prinsip-prinsip dasarnya. Adat. sebagai. satu aturan hidup harus éii-pakai
kerana matlamat akhirnya adalah memberi kebaikan dan menghabuskan segala ber\ttjk dan
rupa gejala negatif masyarakatnya seperti dibilangkan:

Adat menimbulkan nan baik,
menghilangkan nan buruk.
Adat selagi diamalkan oleh masyarakatnya akan berkembang dan menjadi lebih kemas kini:

Adat dipakai : baru.
kain dipakai : usang.

Bibliografi

Abdullah Siddik. Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia. Penerbitan Universiti Malaya.
Kuala Lumpur. 1975, '

27



A. Samad Idris, 'Secebis Mengenai Adat Perpatih, Nilai dan Falsafahnya'. Kertas Kerja
Seminar Kerapatan Adat Perpatih Negeri Sembilan, Seremban. 24 Julai 1996.

Alwi Salim. Puisi Melayu. Fajar Bakti. Petaling Jaya. 1983.
lbrahim Atin. Perbilangan Adat. Sinaran Bross. Penang. 1958.

idris Hj.‘Ta'm. ‘Beberapa Konsep Penting dalam Sistem Adat Perpatih Negeri Sembilan.
Kertas Kerja Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih. Seremban. 10-12 April 1974,

Kahar Badur, A. Kinship and Marriage Among the Negeri Sembilan Malays. Tesis M.A.
(Tidak diterbitkan). Universiti of London. London.

Lewis, K.D. The Minangkabau Malay of Negeri Sembilan:A Study of Socio Cultural Change
Tesisi Phd. Cornell University. University Microfilms Ltd. Ann Arbor. Michigan. 1962,

Moknhtar Hj. Mohd. Dom, Hj. Adat Perpatih dan Adat Istiadat Masyarakat Malaysia. Federal
Publications. Petaling Jaya. 1875.

Nordin Selat. Sistemm Sosial Adat Perpatih. Utusan Melayu (M) Berhad. Kuala Lumpur
1976.

Norhalim Hj. lbrahim. Adat Perpatih:Perbezaan dan Persamaan dengan Adat Temenggung
Fajar Bakti. Petaling Jaya. 1993.

Norhalim Hj. Ibrahim. ‘Sistem Adat Masyarakat Negeri Sembilan (Suatu Pengenalan
Ringkas) dalam A. Samad Idris, Norhalim Hj. lbrahim. dil (ed). Adat Merentas Zaman
Jawatankuasa Penyelidikan Budaya Negeri Sembilan. Seremban. 1994

Norhalim Hj. Ibrahim. Perkahwinan dan Adat di Negeri Sembilan. Fajar Bakti. Shah Alam.
. 1996.

Norhalim Hj. Ibrahim. ‘Peranan Kepimpinan dalam Adat Perpatih’. Warisan. 20:7-41. 1997.

Norhalim Hj. Ibrahim. ‘Adat Perpatih Naning:Persamaan dan Perbezaan dengan Adat
Minangkabau. Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih Naning. Alor Gajah. 15 Mac 1897

(b).

Zainal Kiing.  Sistem Kekeluargaan di Melaka Utara. Tesis M.A. (Tidak diterbitkan).
Universiti Malaya. Kuala Lumpur. 1969.

Zainal Kling. 'Prinsip Adat dan Pembangunan Masyarakat. dalam A. Samad Idris, Norhalim

Hj. lbrahim, dll. (ed). Adat Merentas Zaman. Jawatankuasa Penyelidikan Budaya
Negeri Sembilan. Seremban. 1994

28



