0200013039

SISTEM WARISAN PUSAKA
PERBANDINGAN ANTARA UNDANG-UNDANG
ISLAM DAN
ADAT PERPATIH

MOHD SALLEHUDDIN BIN MAARUF

KERTAS PROJEK INI DIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHI
SEBAHAGIAN DARIPADA SYARAT MEMPEROLEH
IJAZAH SARJANA MUDA UNDANG-UNDANG
DENGAN KEPUJIAN

FAKULTI UNDANG-UNDANG
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI



PENGAKUAN

“Saya akui bahawa karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan-nukilan
dan ringkasan-ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbernya.”

..............................................................................

MOHD SALLEHUDDIN MAARUF



PENGHARGAAN

Alhamdulillah, bersyukur ke hadrat Allah s.w.t. kerana dengan limpah
kurnianya penulis dapat menyiapkan kajian yang tidak sepertinya ini dengan penuh
ketabahan dan ketekunan.

Penulis ingin mengambil kesempatan ini untuk mengucapkan setinggi-tinggi
terima kasih kepada penyelia-penyelia yang terlibat iaitu Encik Shamsudin Shor, Puan
Noraziah Hj. Mohd Awal dan Dr. Ali Baharun, kesemuanya pensyarah Fakulti
Undang-undang Universiti Kebangsaan Malaysia, atas nasihat, bimbingan dan tunjuk
ajar yang telah diberikan sehingga kajian ini dapat disiapkan.

Penghargaan juga ditujukan kepada pihak Perpustakaan undang-undang,
Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan Institut Bahasa, Kebudayaan Dan
Kesusasteraan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, yang telah menyediakan
kemudahan-kemudahan rujukan yang diperlukan bagi tujuan menyiapkan kajian ini.

Penulis juga ingin merakamkan ucapan terima kasih kepada semua pihak yang
telah memberikan sumbangan dan bantuan, sama ada secara langsung atau tidak
langsung dalam menyiapkan penulisan ini.

Bangi,
10hb Mac, 1990 Mohd Sallehuddin Bin Maaruf



SINOPSIS

Adat Perpatih dan Islam merupakan dua kuasa yang menyusun struktur dan
cara hidup masyarakat Melayu di Negeri Sembilan dan Naning di Melaka. Dua kuasa
ini pertindanan antara satu sama lain, lantas menimbulkan ketegangan dan
percanggahan antara kedua-duanya, khususnya dalam hal perwarisan.

Penulis menggunakan pendekatan perbandingan dalam membicarakan hal
perwarisan dengan tumpuan kepada masyarakat Melayu Adat Perpatih di Negeri
Sembilan.

Bab I membicarakan tentang latar belakang sejarah perwarisan Islam dan
Adat Perpatih. Pemakaian Islam dan adat dalam masyarakat Melayu serta
penyesuaian Islam dengan adat turut diperbincangkan dalam bab ini.

Bab II membincangkan tentang konsep harta menurut undang-undang Islam,
Adat Perpatih dan undang-undang Sivil serta perbandingan antara ketiga-tiganya.

Bab III memperkatakan perihal unsur-unsur perwarisan dalam undang-undang
Islam dan Adat Perpatih dan perbandingan antara kedua-duanya.

Dalam bab IV, beberapa cadangan disyorkan untuk mengatasi masalah-
masalah yang wujud dan seterusnya membuka jalan kepada masyarakat untuk
melaksanakan sistem Faraid. Akhir sekali, di dalam bab ini juga, penulis membuat
rumusan terhadap perbincangan-perbincangan yang telah diadakan dalam bab-bab di
atas sebagai kesimpulan kepada penulisan ini.



SYNOPSIS

Adat Perpatih and Islam are the two forces which administered the life and
structure of Malay society in Negeri Sembilan and Naning in Malacca. These two

forces intermingled with each other, thus produce stress and conflict between each
value, especially in the matter of inheritance.

The writer has taken a comparative approach to discuss the discipline of
inheritance among Malay society in the state of Negeri Sembilan.

Chapter I contains the historical background of inheritance in Islam and Adat
Perpatih. General discussion on the application of Islam and adat in Malay society and
Islam being modified to fit adat are also included therein.

Chapter II outlines the concept of estates according to Islamic law, Adat
Perpatih and Civil law, together with its comparisons.

Chapter III points out the elements of inheritance in Islam and Adat Perpatih
and its comparisons.

In chapter IV, a few suggestions and proposals are advanced to eradicate the
existing problems and thus, to steer the society to the use of Islamic law of

inheritance. Finally, the said chapter summarizes points from each chapter in view of
concluding this writing.



KANDUNGAN

Pen@aKUAIL. . ..t ie e e ii
Penghargaan. ......vvuiiriitii e iii
BIBODEIS. ... ooviiiiicnbismimsmnnnmmn i s 55 § MAMERCHESAERRES 15 551 5 51 5 064 ONUFRERERARIDES 5 5 v
55 110 0L L DN S PP p——— vii
Daftar Jadual/ Rajah........coouiiiiiiiiiiiii i xii
Senarai SINGKAtAN. ... vei e e e Xiii
SCRATAL KBS, i iin suimimianinisi s o855 6w b namiibibihis 5owsd § 5§ 5 555 4 0600 GERTMRFORIEFREAI 4555459547 53 Xiv
Senaral SUEBIE. .5 o551 oo somemmmmnswnmsns s soscmine 155552114 5 CEWeRSUSTSTORNRINAE S48 23855 § H5os XV
Pendahuluan. . ..o.uon it e xvi
Metodologi Kajian........veuiiiniiiiiii e Xix
BAB I

1. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Undang-Undang Warisan Islam.........1

a) Amalan Adat Sebelum Dan Dalam Islam..............oooooii 1
b) Sistem Pusaka Sebelum Islam Dan Pembaharuan-
Pembaharuan Islam...........coooviiiiiiiiiiii 5
2. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Adat Perpatih....................oil. 8
a) Asal-Usul Serta Kemasukannya Ke Tanah Melayu (Negeri Sembilan)
dan pengaplikasiannya. ........cocoeviiieiiiiiiiiiii 8
b) Sisteint AGRE POIPATIN oo scissssess posasusamsmmsssnsson s sy SHas s sasewamns 13
3. Islam Dan Adat Dalam Masyarakat Melayu...........cooviiiiiiiiiiiiiiii 16
4, Islam Dan Penyesuaiannya Dengan Adat..........cocoviiiiiiiiiiiiiiiiniiiin 19
BABII
L. KOnSeh HAT . coviosssiisisiesnommmmunmonimie s 8 s 550 cadmbmyuss osiossssms s 3115 543 13 Dwsusns 34
a) Konsep Harta Menurut Islam...........oocoo 34
b) Konsep Harta Menurut Adat..........ocoviiviiiiiiiiiiiiiiiiiee 39
¢) Konsep Harta Menurut Undang-Undang Sivil...........ooooiiiiiin 42
2. Perbandingan.....oouoiririiriitiii e 47
BAB 111
1. Unsur-Unsur Perwarisan Islam...........c.cooviiiiiiiiiiiie 58
af Somber Hukin IS1am ..o b o8 05 ¢ st smmsmensassmisssenss s oy 655555068 0s 58

b} .Asas HOKUM WIS, . coommmssmsnsssnt s s s sas sososomesmvssnsmass s 534 50 45 0588 60



d) Ahli Waris Dan Hak-Hak Mereka...............c.ocovuvueeniiaianninn.. 65
2. Unsur-Unsur Perwarisan Adat Perpatih...............ocoooiiiiiiiiiiiniiniinn, 79
a) Harta Warisan..........ccoioiiiiiiiiiiiin e 79
b) Asas HuKUM Waris........c..oiuiiiiiii e e 83
CY AR WBIIS. sovs00m00imusn e e o veemommsmmnaromn s v ve v o 52 £ 458 508 K038 50 mEE 1000 86
d) Cara Perwarisan............oooouiiiiiiiiiii e 89
3. Perbandingan............ooiiiiiiiiiiiiii 92
BABIV
1. Masalah Dan Cadangan................oooiiiiiniie e, 107
A L1 o T 116

Senarai Rujukan.........ooo i 123



Daftar Jadual/ Rajah

1. Rajah 3.1.4 (a) — Ahli Waris
2. Jadual 3.1.4 (b) — Fardu (bahagian) ahli waris.



Senarai Singkatan

Anor Another
B./b. Bin
Bt./ bt. Binti
Co. Company
Dr. Doktor
Dec. Deceased
Hal. Halaman
Ibid. Di tempat yang sama
Jil. Jilid
IMCL. Journal of Malaysian
Comparative Law
JMBRAS Journal of Malayan Branch royal
Asiatic Society
Lwn. Lawan
MLJ. Mapayan Law Journal
MLR. Malaya Law Review

Op. cit.

Dalam karya tersebut




Senarai Kes

Kiah Bt. Hanapiah lawan Som Bt. Hanapiah (1953) 19 MLJ 82.

Kiah lawan Amah (Taylor: Customary Law of Rembau, 253)

Re Dato’ Ngiang Kuloo Kidal Dec. (Taylor: Customary Law of Rembau, 92)
Tan Cheng Hock lawan Chan Thean Soo & Anor (1987) 2MLJ 479.

The Shell Company Of The Federation Of Malaya lawan Commissioner Of The
Federal Of Kuala Lumpur (1964) 30 MLJ 302.

United Malayan Banking Corporation lawan Official Receiver And Liquidator Of
Soon Hup Seng Sdn. Bhd. (in liquidation) & Anor. (1986) 1 MLIJ 75.



Senarai Statute

Akta Pusaka Besar 1955.

Akta Pusaka Kecil (Pembahagian) 1955.

Akta Pindaan Kanun Tanah Negara (Hak Milik Pulau Pinang Dan Melaka) 1965.
Akta Undang-undang Sivil, 1956.

Enakmen Pemegangan Tanah Adat (Customary Tenure Enactment) 1909.
‘Interpretation Act’ (Consolidated And Revised 1989) 1967.

Kanun Tanah Negara 1965.

Perlembagaan Persekutuan.



Pendahuluan

Setiap masyarakat di dunia ini pasti mempunyai sistem yang tersendiri.
Malaysia sendiri tidak dapat lari daripada hakikat ini, malah sistem perundangan
Malaysia bersifat lebih unik, kerana ia ditadbirkan melalui beberapa jenis undang-
undang seperti undang-undang Sivil (Common Law dan Statute), undang-undang
Islam serta undang-undang Adat (seperti Adat Perpatih, Adat Temenggung, Adat 99
Perak dan mendapat pengiktirafan mahkamah dan telah diamalkan sejak berzaman
lagi.

Masyarakat Adat Perpatih secara amnya turut membina struktur masyarakat
mereka berpandukan kepada ketiga-tiga sumber undang-undang di atas. Sementara
dalam hal perwarisan, mereka lebih bertumpu kepada pemakaian adat dan Islam yang
telah bertumpu disesuaikan dengan adat.

Sebagaimana tajuk penulisan ini: ‘Sistem Warisan Pusaka, Perbandingan
Antara undang-Undang Islam Dan Adat Perpatih’, penulis cuba mengetengahkan
ketegangan atau konflik yang wujud antara kedua-dua sistem ini dan seterusnya cuba
memberikan jalan penyelesaian yang sebaik mungkin. Dalam pada itu, penulis
mengajak para pembaca amnya dan masyarakat Adat Perpatih khasnya berfikir
tentang persoalan ini dan seterusnya mengajak mereka supaya lebih condong kepada
pengamalan sistem Faraid Islam. Bagaimanapun, penulis bukan bertujuan untuk
menggalakkan masyarakat Adat Perpatih untuk terus meninggalkan adat yang jelas
bertentangan dengan adat. Ini adalah kerana penulis percaya bahawa tidak kesemua
adat itu bertentangan dengan Islam dan seperkara lagi, Islam sendiri menerima adat
yang tidak bertentangan dengannya.

Walaupun terdapat beberapa penulisan berkaitan dengan persoalan yang di
bawah ini, namun penulis merasakan tidak banyak perbincangan yang berbentuk
akademik mengenainya. Oleh itu penulis telah memilih tajuk itu untuk meluaskan
penulisan yang sedia ada dan seterusnya mengekalkan kesinambungannya. Penulis
juga berharap agar masyarakat kampus (terutama yang berasal dari Negeri Sembilan)
khasnya dapat menghayati penulisan ini sepenuhnya kerana merekalah yang akan
menjadi pemimpin dan nadi penggerak kepada masyarakat.

Akhir sekali, penulis memohon maaf jika terdapat sebarang kelemahan dalam
menulis dan menyusun penulisan ini, kerana sebagai manusia kerdil, kita tidak
sesempurnanya.



Metodologi Kajian

Bagi tujuan memperoleh maklumat yang diperlukan untuk kajian ini, penulis
menggunakan dua kaedah utama pengumpulan maklumat, iaitu:

a) Kaedah temu bual.
b) Kaedah rujukan sumber bercetak.

A. Kaedah Temu Bual

Kaedah ini merupakan satu kaedah pengumpulan yang penting bagi
mendapatkan maklumat terkini, gambaran serta pandangan terhadap soal persoalan
kajian ini daripada masyarakat Adat Perpatih di Negeri Sembilan. Kaedah ini
bertumpu kepada penduduk setempat di kampung Talang di Kuala Pilah, kampung
Sungai Machang Hilir di Mantin, Seremban dan di sekitar daerah Seremban. Penulis
memilih ketiga-tiga kawasan ini kerana, penduduk setempatnya mengamalkan Adat
Perpatih mengikut tahap darjah yang berlainan.

Keseluruhan kaedah ini dilakukan secara ‘informal’ kerana sifat persoalan
perwarisan yang sensitif. Seperkara lagi, kaedah temu bual secara ‘informal’ ini lebih
memudahkan penulis mendekati penduduk setempat dan seterusnya mendapatkan
maklumat dari mereka.

B. Kaedah Rujukan Sumber Bercetak

Penulis merujuk kepada bahan maklumat bercetak yang terdapat di beberapa
buah perpustakaan. Perpustakaan yang menjadi tempat rujukan utama ialah
Perpustakaan Undang-Undang, Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan
Institusi bahasa, Kebudayaan Dan Kesusasteraan Melayu. Kesemua perpustakaan di
atas terletak di Universiti Kebangsaan Malaysia.

Oleh sebab kajian ini bersifat kajian ini bersifat kajian kepada konsep
perwarisan dalam undang-undang (dengan Pengkhususan kepada undang-undang
[slam dan Adat Perpatih), maka kebanyakan rujukan lebih bertumpu kepada buku,
jurnal, keratan akhbar dan juga kertas kerja seminar yang diadakan.

Bahan-bahan ini bukan sahaja memberi maklumat penting kepada penulis
tetapi juga membantu penulis untuk memahami secara lebih terperinci tentang kajian
ini.



BAB1

PENDAHULUAN

Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Undang-Undang Warisan Islam.

1. Amalan Adat Sebelum Dan Dalam Islam

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab merupakan satu masyarakat
yang dikenali dengan panggilan jahiliah, yang mana hidup mereka tiada berpandukan
satu sistem perundangan yang pasti.

Jahiliah adalah istilah yang dlcunakan bagi maksud sifat-sifat kegilaan,
kesombongan dan marah membabi buta.! Mereka dikatakan jahil kerana mereka tidak
mengakui Allah Yang Maha Esa, malah mereka menyembah patung dan fenomena-
fenomena alam yang lain.

Dua golongan bangsa Arab yang terbesar adalah Badwi dan Handari.
Masyarakat Badwi hidup di kawasan desa, yakni di lereng gunung atau bukit dan
memelihara binatang ternakan dan teras kehidupan mereka adalah air. Mereka lebih
suka mengasingkan diri daripada bangsa lain dan mempunyai sikap kesukuan dan
egoisme yang tinggi.

Manakala masyarakat Handari hidup di bandar dengan menjalankan
permaoaan dan mempunyai sifat-sifat kepahlawanan, kewartawanan dan disegani
ramai.”

Lantaran keadaan sebelum Islam, maka terdapat pelbagai adat, kebiasaan atau
sifat-sifat yang diamalkan oleh mereka.

Dari segi keagamaan, mereka menganuti pelbagai jenis agama. Agama
berpahala merupakan agama utama, di mana kayu atau batu berukiran manusia atau
binatang disembah yang dinamakan seperti al-Lata, al-Uzza dan al-Manaf.’ Al-Lata,
al-Uzza dan al-Manaf merupakan tuhan perempuan.’

Ada yang menyembah cakerawala atas alasan benda-benda tersebut lebih
berguna dan bermanfaat kepada mereka. Terdapat juga bentuk-bentuk penyembahan
roh atau semangat. Terdapat juga adat memuja roh datuk nenek mereka atas rasa
hormat.”

Dari sudut ekonomi, misalnya, orang-orang Yahudi mengamalkan hutang dan
melayan si pemiutang dengan zalimnya perhambaan merupakan perkara bisa,
mereka melayan hamba tanpa peri kemanusiaan dan mempunyai kuasa terhadap hidup
dan mati rnereka Perkahwinan sesama "'®™* adalah tidak sah perkahwinan bebas
adalah dilarang.’ Merompak dan menyamun juga merupakan mata pencarian hidup



mereka.® Terdapat sejarah menyatakan bahawa sistem percukaian di kena ke atas
orang yang mengerjakan haji, yang dipanggil ‘Riffadah’.’ Dan jika terdapat orang
asing mengerjakan haji, ia tidak dibenarkan memakai pakaian dalam keadaan bogel
atau membeli pakaian daripada orang-orang di Mekah. Ia dinamakan ‘Hanim’.'°

Poligami dan poliandri diamalkan secara meluas di kalangan mereka.''
Terdapat juga perkahwinan seperti seorang suami menyuruh isterinya bersekedudukan
dengan orang lain bertujuan untuk mendapat anak yang mulia.'” Pelacuran dan
perkahwinan mutaah diamalkan bahkan tempat pelacuran didirikan bendera khas
sebagai tanda. Poligami juga membenarkan mereka mengahwini adik-beradik dalam
satu masa, malah janda ayah juga boleh dikahwini."?

Perceraian seperti talak'®, ila' dan khuluk'® juga berlaku. Terdapat juga
keadaan di mana perempuan dari golongan bangsawan berhak menceraikan suaminya.

Selain dari itu, pengambilan anak angkat dan pentadbiran jenayah seperti gisas
dan diat turut diamalkan.

Setiap anggota kabilah mempunyai hubungan yang erat antara satu sama lain
dan jika seseorang dari mereka melakukan kabilahnya.'” Oleh itu patriotik mereka
adalah patriotik kabilah dan dengan demikian, lemah imamnya terhadap agama,
menyebabkan ia jarang percaya kepada sesuatu kecuali mengikut tradisi kabilahnya
serta apa yang diwarisi dari datuk neneknya.

Sejajar dengan itu terdapat ayat Quran yang bermaksud:

¥ Orang-orang Arab sangat ingkar lagi munafik dan sewajarnyalah mereka
tidak mengetahui hukum-hukum yang diwahyukan Allah kepada Rasulnya.
Allah Maha Mengetahui, Maha Bijaksana.”'®

Bagaimana, keberanian mereka tidak dinafikan terutamanya dalam
mempertahankan kabilahnya dari serangan musuh. Mereka juga mempunyai sifat
terpuji seperti murah hati teiutama ketika menyembelih untanya untuk tetamu, dan
menolong si miskin yang melarat.'’

Disimpulkan bahawa masyarakat Arab sebelum kedatangan Islam bukanlah
jahil dalam semua segi tapi kejahilan mereka adalah dari segi akidah dan kepercayaan
terhadap ketuhanan.

2. Sistem Pusaka Sebelum Islam Dan Pembaharuan-Pembaharuan Islam

Undang-undang pusaka sebelum Islam di Tanah Arab adalah didasarkan
kepada sistem keturunan sebelah bapa (aquatic system).20 Tujuan utama undang-
undang pusaka sebelum Islam ialah untuk menjaga harta kabilah yang dimiliki oleh
kabllah itu dan harta seseorang yang mati hanya jatuh ke tangan keluarga lelakinya
saja.®' Dan hanya keluarga sebelah bapa sahaja yang berhak mendapat warisan
pusaka. Manakala mereka yang terkecuali daripada warisan pusaka adalah terdiri
daripada wanita-wanita®, orang-orang yang di bawah umur (sekalian anak lelaki),
orang-orang yang lemah dan keluarga sebelah ibu (cognates).



Rasional wanita tidak diberi harta adalah kerana mereka adalah kaum yang
lemah, tidak berperang dan boleh mendatangkan malu kepada keluarga.”® Mereka
beranggapan bahawa orang perempuan tidak berkemampuan untuk mempertahankan
maruah keluarga, malah hanya membawa beban. Oleh itu terdapat amalan membunuh
bayi-bayi perempuan. Ayat Quran menjelaskan:

“ Dan apabila diberitahu kepada salah seorang daripada mereka tentang
kelahiran anak perempuan berubah mukanya tanda dukacita yang amat

39 2¢

sangat”.
Secara umumnya, sistem pusaka ditentukan oleh tiga faktor utama:
a) Keluarga sebelah bapa (agates) adalah waris yang pertama.

b) Waris kedua adalah anak angkat lelaki yang setaraf dengan anak lelaki
sebenar.

c) Waris ketiga melalui perjanjian sumpah (halif).”
Sistem pusaka sebelum Islam dapat dirumuskan seperti berikut:*®
a) Kaum wanita dan keluarga sebelah ibu tidak berhak terhadap harta.
b) Keluarga lelaki sebelah bapa yang terdekat mendapat segala harta si mati.

¢) Keturunan sebelah bawah (descendants) adalah lebih utama daripada
keturunan sebelah atas (ascendants) diikuti oleh keluarga sejajar (collateral).

d) Keluarga lelaki sebelah bapa (agates) yang sedarjat adalah sama-sama
mewarisi dan dibahagikan bersama harta itu menurut ‘percapita’.”’

Perubahan yang dibawa oleh Islam, memperkenalkan prinsip kesamarataan
(principles of equality) di antara jantina-jantina yang berlainan.®® Dan dua asas
warisan dalam Islam adalah:

a) Menurut sebagaimana yang telah ditetapkan oleh al-Quran atau hadis.
b) Adat atau kebiasaan yang diamalkan di kalangan masyarakat Arab sejauh
mana ia tidak bertentangan dengan Quran atau hadis.”

Sejarah undang-undang pusaka Islam bermula daripada hadis berikut:

“ Balu Sa’d ibni al-Rabi’ telah datang kepada nabi (s.a.w.) bersama-sama dua
orang anak perempuannya. la mengaku kepada baginda yang suaminya telah
terkorban dalam peperangan uhud, dan bapa saudara kepada anak-anak
perempuan itu telah mengambil semua pusaka dengan tidak meninggalkan
sedikit pun kepada kedua-dua yang dapat menolong mereka sehingga
berkahwin kelak. Kemudian Nabi (s.a.w.) pun diam seketika sehinggalah
turun ayat-ayat mengenai pusaka itu, lalu baginda pun memanggil bapa
saudara mereka dan menyuruh ia memberikan 2/3 daripada pusaka si mati itu



kepada kedua-dua anak perempuan tersebut dan 1/8 kepada balu kemudian ia
bersabda: Kamu ambillah yang bakinya untuk kamu sendiri”.”

Ini adalah berdasarkan kepada tiga ayat Quran berikut:

a) Surah An-Nisa’ : 11
b) Surah An-Nisa’ : 12*
¢) Surah An-Nisa’ .1763°

Oleh itu perubahan yang dibawa oleh Islam dapat dirumuskan seperti berikut:
a) Suami atau isteri dijadikan sebagai waris.
b) Wanita dan saudara sebelah ibu (cognates) dibolehkan mewarisi pusaka.

¢) Ibu bapa dan datuk nenek (ascendants) adalah diberi hak mewarisi sekalipun
ada anak cucu (descendants) yang lelaki.

d) Sebagai peraturan am, tiap-tiap perempuan diberi 2 bahagian daripada
lelaki.

Adat warisan sebelum Islam dapat mencerminkan akan perubahan ini, kenapa
golongan-golongan tertentu diberi harta warisan dalam pembaharuan yang dibawa
oleh Islam. Ini kerana mereka yang menerima warisan dalam pembaharuan tersebut
merupakan golongan-golongan yang tidak berpeluang mendapat warisan dalam adat
lama tersebut.

Oleh itu dapat disimpulkan bahawa adat Arab lama (harta hanya diberi kepada
anak lelaki) masih terpakai dalam Islam. Secara umumnya adat dari perspektif Islam
tidak diiktiraf sebagai satu sumber undang-undang tetapi ini tidak bermakna Islam
menolak adat sama sekali. Adat diamalkan setakat mana ia tidak bertentangan dengan

Syariah dan ia dipergunakan untuk menepati pelaksanaan undang-undang Islam itu
sendiri.

Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Adat Perpatih.

1. Asal-Usul Serta Kemasukannya Ke Tanah Melayu (Negeri Sembilan) Dan
Pengaplikasiannya.

Biarpun adat (custom) diakui sebagai satu perkataan yang universal tetapi
pelbagai maksud telah diberikan berhubung dengan penoertlannya Boleh dikatakan
tidak terdapat satu pendapat yang konkrit atau tepat mengenai definisi adat. Tetapi
tidak dinafikan bahawa asa dan dasar adat tersebut tidak lari biarpun kepelbagaian
pendapat tersebut, iaitu ia dibentuk untuk memelihara struktur sesuatu masyarakat.

Secara etimologinya,”® adat berasal dari bahasa Arab bermaksud kebiasaan
atau amalan yang lazim dan merupakan perkara yang diketuai umum oleh manusia.’

Joseph Minattur memberikan pendapatnya mengenai adat sebaga:



......... a word borrowed from Arabic. Adat in general means, right conduct;
and in common usages, it if stands for a variety of things all connected with

s 36

proper social behavior”.

Antara lain, ia dikatakan sebagai peraturan yang lazim dipakai sejak
dahulukala yang sudah menjadi kebiasaan atau resam.”’

P.C Lloyd menambah:

“ A social norm is a customary mode of behavior- it is what people in a given
society are expected by their follow members to do, not only because such
behavior is usual but also because it is deemed good”.”®

Manakala masyarakat Minangkabau memberi pendapat mereka dengan
menyentuh dasar adat tersebut, sebagai cara pergaulan antara masyarakat dengan
individu serta pergaulan antara individu sesama mereka.”

Pendapat masyarakat Minangkabau terhadap adat ini tidak lari daripada
pandangan masyarakat Malaysia itu terdiri. Justeru itu harus difahami istilah adat
mengikut penggunaannya di kalangan masyarakat Melayu Malaysia.

Ini disokong dengan pandangan Hj. Mohd Din bin Ali dengan pengertian yang
lebih meluas lagi:

“Istilah adat Melayu kerap kali mengelirukan atau disalah fahamkan, semata-
mata bererti kelaziman, kebiasaan dan tradisi orang Melayu. Ini sebahagian
besarnya tidak benar. Adat ialah institusi dalam mana unclang-undang40 dan
kebiasaan mengatur sosial, politik dan corak perlembagaan bagi pemerintahan
hari ini. I{}ldang-undang ini melahirkan pepatah-pepatah yang sangat lama dan
bernilai”.

Dari segi perundangan Islam, kurf*? dan adat mempunyai pengertian yang
sama tapi penggunaannya berbeza dari satu kawasan ke kawasan yang lain. Perbezaan
yang jelas ialah, adat diikuti tanpa apa-apa alasan, manakala kurf adalah diisytihar
melalui alasan-alasan tertentu.”

Di Malaysia, terdapat dua sistem pentadbiran adat yang telah diterima umum
oleh masyarakat Melayu iaitu Adat Perpatih dan Adat Temenggung.

Adat Perpatih adalah undang-undang Perdana Menteri berasal dari
Minangkabau, manakala Adat Temenggung dipanggil sebagai undang-undang
peperangan dan polis yang berasal daripada Palembang dan mengandungi setengah-
setengah sistem Hindu.

Kedua-dua adat ini dipercayai timbul melalui lacgnda** dua pengasasnya iaitu
Perpatih Nan Sebatang dan Kei Tamanggunan. Mengikut sejarah, mereka memerintah
di tempat-tempat berlainan di Minangkabau iaitu Perpatih memerintah di kawasan
tanah tinggi sementara Tamanggunan di kawasan pantai dan mereka merupakan adik-
beradik tiri. Tidak diketahui pula kenapa keduaOdua mereka mengamalkan sistem
nisab yang berlainan iaitu Perpatih mengikut nisab ibu manakala Tamanggunan
mengikut nisab bapa. Tetapi ia mungkin disebabkan oleh legenda yang berikut.



Perpatih pada usia mudanya telah mengembara jauh. Pada masa kepulangannya, dia
telah mengahwini Puteri Zamillan tanpa mengetahui bahawa Puteri tersebut adalah
adik tirinya. Selepas mengetahui mereka ada hubungan darah, Perpatih dan
Tamanggunan yang terkejut dengan berita tersebut telah membahagikan Minangkabau
kepada dua kumpulan iaitu Kota Piliang dan Bodir Chaniago dan membuat peraturan
bahawa mereka daripada kumpulan yang sama tidak boleh berkahwin sesama
mereka.*

Sejarah juga menyatakan bahawa terdapat kemungkinan yang peraturan
mengikut nisab ibu diperkenalkan oleh orang-orang India Selatan yang datang ke
Minangkabau. Ini disebabkan orang-orang India Selatan juga mengamalkan yang
demikian.*®

Di Malaysia, amalan Adat Perpatih dapat dilihat di kalangan masyarakat
Melayu di Negeri Sembilan dan daerah Nanmc di Melaka dan telah menjadi amalan
oleh dua belas suku di Negeri Sembilan.” Manakala masyarakat Melayu lain di
Semenanjung Malaysia mengamalkan Adat Temenggung dan Adat 99 perak.

Ini dapat dilihat dalam tulisan T.A Manring yang berbunyi:

‘ During the 20™ century, then the Adat Perpatih and Adat Temenggung,
which, prior to the invention by the British, were the laws of the land....... A

Walaupun dengan penerimaan dan pengaruh undang-undang British tetapi
kedua-dua adat di atas berterusan kekal hingga kini. T.A Manring seterusnya
menambah:

* The adoption of English Law to meet those needs does not necessarily mean
that adat was replaced with regard to needs which it had fulfilled prior to the
arrival of the British. It is possible that the types of conduct which had
traditionally been regulated by adat continued to be so regulated”.*’

Sungguhpun dikatakan Adat Perpatih mula-mula sampai pada abad ke tujuh
belas tapi hanya pada tahun 1773 barulah benar-benar tertubuhnya kehidupan
bersuku, setelah Raja Melewar, kerabat di Raja Minangkabau dilantik secara rasmi
sebagai raja Perpatih yang mula-mula di Negeri Sembilan.”® Sejak itu sehingga kini,
Adat Perpatih telah menjadi teguh dan berkuatkuasa di kalangan masyarakat Melayu
di Negeri Sembilan.

Sungguhpun Adat Perpatih yang diamalkan di Negeri Sembilan berasal dari
Minangkabau tetapi sistem yang terpakai di kedua-dua tempat agak berbeza. Ini
disebabkan oleh perubahan dan penyesuaian kepada persekitaran yang baru. Tetapi
tidak keterlaluan untuk menyatakan bahawa sistem Adat Perpatih merupakan variasi
daripada yang diamalkan di Minangkabau dan bukan ‘duplicate’ daripadanya.’®

Sistem Adat Perpatih

Secara ringkas, sistem ialah peraturan yang diamalkan secara berterusan dan
adat pula adalah kebiasaan dan peraturan yang dianuti oleh masyarakat. Peraturan ini



termasuk juga hukuman-hukuman yang diwujudkan melalui sistem-sistem yang
terdapat dalam masyarakat yang diciptakan mengikut keperluan serta prinsip budi dan
muafakat. Ia bertujuan membendung segala perlakuan dan tindak-tanduk ahli-ahli
masyarakat di samping memupuk nilai-nilai kemanusiaan anggota-anggotanya agar
kehidupan masyarakat itu menjadi harmoni dan stabil.

Dalam konteks Adat Perpatih, peraturan dan sistem vang diamalkan adalah
menitikberatkan nilai-nilai yang disebutkan tadi. Keseluruhan prinsip hidup sistem
adat ini nampaknya wujud_dan tercipta dalam bentuk kata-kata pusaka yang
dinamakan perbilangan adat.>? Ia merangkumi aspek kehidupan itu sendiri, dari segi
sosial, ekonomi, politik dan sebagainya.>® Ia merupakan pepatah-pepatah yang
dilakukan oleh orang-orang tua dahulu kala berdasarkan pemerhatian, pengamatan
dan penghayatan mereka terhadap alam.

Alam diilhamkan sebagai guru dalam bentuk pantun:

Penakik pisau siraut,
Ambil galah batang lintabung,
Seludang ambil ke nyiru,

Yang setitik jadikan laut,
Yang sekepal jadikan gunung,
Alam terkembang jadikan guru.

Berdasarkan ungkapan di atas, terdapat 4 jenis adat.>

a) Adat yang sebenar-benar adat iaitu ketentuan-ketentuan yang terdapat dari
alam yakni ketentuan Tuhan dan Sunattullah. Umpamanya, adat air mengalir
ke hilir, adat kerbau itu menguak, adat helang berlegar di udara. Apa pun
asasnya, pasti tidak lari dari adat ketentuan ini dan tidak harus ada orang
menyangkalnya.

b) Adat yang diadatkan iaitu merupakan kebiasaan yang dilakukan di sesuatu
tempat oleh kelompok tertentu yang lama kelamaan menjadi adat. Misalnya,
adat orang-orang Kelantan di zaman Munsyi Abdullah dahulu, apabila
seseorang itu lahir maka ditanam sepohon kelapa sebagai pengukur
umurnya.

¢) Adat yang teradat iaitu amalan-amalan yang terdapat dalam sesuatu
kelompok masyarakat, yang lama-kelamaan menjadi  lebih  kuat
kedudukannya lalu dianggap sebagai adat. Misalnya amalan mencukur
rambut bayi yang berumur sekitar 40 hari. Apabila kerap diadakan dan
seolah-olah merupakan sesuatu kemestian dalam masyarakat maka jadilah ia
sebagai suatu ‘adat yang teradat’ dalam masyarakat itu.

d) Adat istiadat iaitu adalah perlakuan-perlakuan yang menyangkut sesuatu
upacara. Misalnya adat melantik Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan
diadakan secara penuh istiadat mengikut tradisi.



Adat-adat tradisi memanglah menjadi amalan dalam masyarakat Adat
Perpatih. Unsur-unsur adat tidaklah beku atau statik melainkan sentiasa disesuaikan
mengikut keadaan zaman dan kehendak masyarakat yang mendukungnya. Ini
dinyatakan dalam perbilangan adat:

Usang-usang diperbaharui,
Lapuk-lapuk dikajangi,
Yang elok dipakai,

Yang buruk dibuang.

Kalau singkat minta disambung,
Kalau panjang minta dikerat,
Kalau koyak minta ditampal.

Sistem Adat Perpatih diklasifikasikan kepada enam sistem utama iaitu sistem
nilai, kekeluargaan, politik, ekonomi, hukum adat dan pelapisan. Setiap sistem
mengandungi beberapa ‘sub-sistem’ misalnya sistem nilai itu merangkumi nilai
terhadap adat itu sendiri, nilai tentang budi, nilai kaum perempuan,™ nilai tentang
individu, nilai tentang hidup bermasyarakat, nilai ekonomi, nilai kepimpinan dan nilai
tentang agama.

Segala yang dinyatakan menjadi asas kehidupan masyarakat secara total.
Keseluruhan sistem sekaligus adalah juga sebagai peraturan atau undang-undang
masyarakat yang mesti difahami dan dihayati sepenuhnya.

Islam Dan Adat Dalam Masyarakat Melayu

Islam dan adat sukar dipisahkan dalam kehidupan masyarakat Melayu. Ia
merupakan dua aspek atau sistem pengawal hidup seharian yang diamalkan secara
timbal balik. Sehingga M.B. Hooker menyatakan:

...... Any discussion of Islam in Malaysia has to take account of earlier
theories as to the nature of Malay law”.>®

Di samping itu, undang-undang tertinggi negara, yakni Perlembagaan
Persekutuan menguatkan lagi keadaan di atas dengan mengaitkan Islam dan adat
kepada orang Melayu. Menurut Perkara 160 Perlembagaan Persekutuan, Melayu
didefinisikan sebagai:

* Seseorang yang menganuti agama Islam, bertutur dalam bahasa Melayu dan
mengamalkan adat Melayu.......... e

Umumnya terdapat 2 bentuk hubungan antara adat dan Islam dalam kehidupan
masyarakat Melayu Malaysia. Pertamanya, wujudnya pertelingkahan prinsip antara
keduanya tapi bagaimanapun, ini diredakan dengan kaedah penyesuaian. Keduanya,
terdapat percampuran (mixing and incorporation) antara keduanya yang menyebabkan
perbezaan antara keduanya tidak ketara apabila dipraktikkan.



Penerimaan [slam dan adat ini diamalkan sama ada secara berasingan ataupun
dalam keadaan serentak. Amalan secara berasingan dapat dilihat dalam keadaan
berikut, di mana perkara ibadah seperti sembahyang lima kali sehari tidak boleh
ditentukan oleh adat (ia merupakan ketentuan Islam sahaja) dan dari segi perwarisan
harta (Adat Perpatih terutamanya) lebih menekan kepada adat. Dalam hal
perkahwinan, kenduri kahwin merupakan perkara yang dituntut oleh Islam tapi
upacara persandingan yang lebih merupakan adat Hindu turut diamalkan.

Benar juga jika dikatakan bahawa orang Melayu adalah orang yang keras
mengamalkan I[slam tapi tidak pernah menerimanya secara keseluruhan. Amnya,
mereka hanya menerima Islam dari segi ibadah atau hal kekeluargaan tapi tidal dalam
perkara lain seperti muamalat. Sehingga Profesor Ahmad Ibrahim menyatakan:

“.......0t is sad to find that many Muslims today question the validity of the
Islamic law and its applicability in our society”.>

Ini mungkin disebabkan oleh sikap orang Melayu itu sendiri antara lainnya:

a) Terdapat suatu sikap umum orang Melayu terhadap adat, di mana mereka
menilai adat mereka melebihi yang lainnya sehingga wujud kata-kata adat
yang bermaksud:

Biar mati anak,
Jangan mati adat,
Tak lapuk dek hujan,
Tal lekang dek panas.

b) Dalam proses awal pengembangan Islam, penekanan yang lebih diberikan
dalam bidang kerohanian, ibadah daripada bidang jurisprudent,
tanggungjawab sosial berminat dalam bidang ibadah.

c) Kegagalan mereka untuk membezakan dalam hal prinsip antara adat istiadat
Melayu dengan hukum Islam.

d) Mereka menerima dan mengikut sahaja ajaran Islam yang ditentukan secara
tradisi itu seperti puasa.

e) Mereka merasakan bahawa pengetahuan asas yang ada pada mereka telah
mencukupi tanpa perlu mempelajarinya dengan mendalam.

f) Sikap orang Melayu yang lebih suka menerima tanpa berusaha untuk
memperolehi sesuatu.

Akibat daripada itu, terjadilah kekeliruan dalam amalan adat dan Islam
sehingga menyebabkan terdapat percampuran antara adat dan Islam, di mana
penyesuaian dilakukan terhadap keduanya.



Islam Dan Penyesuaiannya Dengan Adat

Jika dianalisis dengan teliti akan hal orang-orang Melayu dan Islam, dapat
dikatakan bahawa masyarakat Melayu sebagaimana juga masyarakat-masyarakat lain,
sejumlah besar mereka tidak menerima dan tidak mentaati ajaran Islam dengan
sebenarnya. Bahkan mereka juga tidak mengikut Islam baik dari segi iman
(kepercayaan) mahupun amal (praktik). Fahaman mereka dari segi kerohanian
selalunya cetek. Akibat daripada itu, ia membenarkan ajaran-ajaran bukan Islam
hidup dan mempengaruhi cara hidup mereka.

Selanjutnya, sama ada disedari atau tidak, terdapat campuran dalam amalan
adat dan Islam dalam masyarakat Melayu. Antara lainnya, mungkin disebabkan oleh
kejahilan orang-orang Melayu, di mana terkadang mereka mengamalkan Islam dan
kadangkala adat tanpa mengetahui yang mana satu.”

Sistem pentadbiran kolonial dan pengaruh-pengaruh tamadun Barat
merupakan fakta tambahan yang mewujudkan sistem campuran adat, hukum Islam
dan undang-undang Barat. Justeru itu, mereka semata-mata mengikut amalan umum
yang mereka ketahui tanpa memandang sama ada ia hukum Islam, adat atau
peraturan-peraturan Barat.

E.N Taylor menyatakan:

“ Kebanyakan Kadi....tahu menulis sedikit sahaja dan pengetahuan tentang
hukum Islam lebih berupa tradisi dari berpengetahuan. Berikutnya mereka
tidak dapat membezakan dalam prinsip adat dan Islam, serta mereka dengan
yakninya mengemukakan sesuatu cabang hukum yang pada hakikatnya adalah

suatu peraturan adat™.%

Terdapat pelbagai contoh bagaimana kekeliruan ini masih diamalkan di
kalangan masyarakat Melayu.

Umpamanya dalam konsep perkahwinan, terdapat kekeliruan dalam konsep
mas kahwin dan mahar. Mas kahwin sebenarnya bermakna wang yang dibayar kepada
bakal ibu bapa mertua pengantin lelaki, sedangkan mahar adalah wang yang dibayar
kepada bakal isteri itu sendiri. Tetapi sekarang, kedua-dua konsep di atas disalah ertil,
sehingga mas kahwin dianggap sebagai bayaran wang yang perlu dibuat kepada bakal
isteri tersebut.’

Dalam konteks masyarakat Melayu di Negeri Sembilan, M.B. Hooker
menyatakan:

T the payment of zakat and fitrah in Negeri Sembilan...... are Islamic of
these contributions is regarded by the peasant as an adat”.%?

Dalam hal pembahagian harta masyarakat Adat Perpatih, perwarisan harta dibenarkan
tapi cara pembahagiannya tidak menepati kehendak-kehendak Islam di mana
seseorang lelaki tidak boleh mewarisi sebarang harta pusaka. Dalam erti kata lain, ia
lebih mengutamakan perempuan daripada lelaki.



Dari segi wasiat,, Islam membenarkan ia dilakukan tetapi Cuma sepertiga
daripada harta si mati. Tapi dalam amalan masyarakat Adat Perpatih, seseorang itu
dalam apa hal sekalipun tidak boleh membuat wasiat atas hartanya. Jika ia
melakukannya juga, wasiatnya tidak sah menurut adat tetapi sah dari segi Islam.® Ini
mungkin disebabkan mereka tidak mahu harta berpindah kepada individu kerana
mereka lebih menitikberatkan suku sebagai satu unit.

Perkara-perkara di atas merupakan beberapa keadaan di mana terdapat
kekeliruan antara adat dan Islam malah terkadangnya Islam ditolak sama sekali.
Sehingga perbilangan adat ini membawa maksud yang serong:

Pada adat,

Menghilangkan yang buruk,
Menimbulkan yang baik,

Kata syarak,

Menyuruhkan berbuat baik,
Mencegahkan berbuat jahat,
Adat bersendikan hukum,
Hukum bersendikan kitabullah,
Adat ke hukum mati hukum,
Hukum ke adat mati adat.

Di mana perbilangan adat di atas seolah-olah membenarkan adat
mengenepikan Islam.

Perbilangan demi perbincangan yang telah dianjurkan bukan saja memberi
gambaran asas tentang adat dan Islam yang wujud dalam kehidupan masyarakat
Melayu Malaysia, malah untuk menunjukkan bahawa adat bukan saja merupakan
kebudayaan Melayu tetapi juga sebahagian daripada sistem perundangan yang
teknikal. Gambaran asas tersebut akan dapat membantu untuk memahami
perbincangan-perbincangan yang lebih lanjut.



Nota Rujukan

1.

(U]

wn

10.

11.

12,

13.

14.

Abdul Razak Naufal, Islam dan Ilmu Pengetahuan Moden, dipetik dalam A Monir
Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, Dewan Bahasa & Pustaka dan Kementerian
Pendidikan Malaysia, Kuala Lumpur, 1988, hal. 2.

Ibid, hal. 4-9.

Bernard Lewis, The Arabs in History, Hutchinson University Library, London,
1970, hal. 30.

Professor K Ali M.A, A Study of Islamic History, Mullick Brothers, Calcutta,
1974, hal. 20.

A. Monir Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, op. cit, hal. 3.
Professor K. Ali M.A, A Study of Islamic History, op. cit, hal 19.

Ibid, hal. 22.

Dr. Ahmad Amin, Fajar Islam, Dewan Bahasa & Pustaka dan Kementerian
Pelajaran Malaysia, Kuala Lumpur, 1980, hal. 11.

Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern world, SN.
Muhammad Ashraf, Lahore, 1981, hal. 6.

Ibid, hal. 6.
A Monir Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, op. cit, hal. 12.

Ibid, hal. 12. Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern World,
op. cit, hal. 8.

Bagaimana, amalan ini telah dihapuskan dengan kedatangan Islam melalui ayat 22
Surah An-Nisa’ : “Dan janganlah kamu berkahwin (dengan perempuan-
perempuan) yang telah diperisterikan oleh bapa kamu kecuali apa yang telah
berlaku pada masa lalu. Sesungguhnya perbuatan itu adalah satu perkara yang keji
dan dibenci oleh Allah, serta menjadi seburuk-buruk jalan (yang dilalui dalam
perkahwinan)”.

Maksud talak ialah melepaskan ikatan perkahwinan dengan lafaz sahih (terang)
atau kinayah (sindiran). Malah talak telah pun wujud di zaman jahiliah lagi.

.lla’ ialah sumpah si suami bahawa dia tidak akan bersetubuh dengan isterinya

selama empat bulan atau lebih atau dengan tidak menyebutkan masanya.
Hukumnya haram kerana ia menyebabkan kemudaratan kepada isteri dan adalah
ila’ ini asalnya talak pada zaman jahiliah. Lihat Hj. Mohd Sanusi Bin Hj.
Mahmod, Undang-undang Keluarga Dalam Islam, Dian Darul Naim Sdn. Bhd,
Kota Bharu, Kelantan, 1984, hal. 101.



16.

17.

18.

19,

20.

21,

27.

28.

Khuluk yang dimaksudkan di sini mungkin juga khuluk tebus talak di mana jika
terdapat sebab-sebab yang menjadikan kedua suami isteri tidak dapat bercampur
gaul dengan secara aman dan damai, maka diizinkan kepada isteri untuk meminta
talak dengan membayar kepada suaminya suatu benda yang berharga sebagai
ganti, tapi banyak sedikitnya benda itu menurut persetujuan keduanya.

Dr. Ahmad Amin, Fajar Islam, op. cit, hal. 12. Sementara Professor K. Ali M.A.
dalam bukunya A Study of Islamic History, hal. 17. Telah memetik sebuah syair
Arab yang berbunyi:

“ We do not ask our brother for reasons and explanations (for a crime)
when he appeals for help”.

Surah Al-Taubah: 99.

Dr. Ahmad Amin, Fajar Islam, op. cit, hal. 13.

Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang
Adat, Dewan Bahasa & Pustaka dan Kementerian Pelajaran Malaysia, 1982, hal.

10.

Ibid, hal. 10.

. Pada zaman jahiliah, wanita tidak mendapat tempat di dalam masyarakat, malah

mereka dianggap barang yang boleh diwarisi dalam hal perwarisan. Anwar
Ahmad Qadri, Islam Jurisprudence In The Modern World, op. cit, hal. 13.

.Dr. Ahmad Amin, Fajar Islam, op. cit, hal. 13. A Monir Yaakob, Sejarah

Perundangan Islam, op. cit, hal 424.

. Surah Al-Nahl: 58.

. Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Adat Dengan Undang-Undang

Islam, op. cit. hal. 11.

.Ibid, hal. 11. Syed Khalid Rashid, Muslims Law, Eastern Book Co, Lucknow,

1979, hal. 231.

Semua wari mendapat bahagian yang sama jika harta tidak berwasiat dan tidak
mengikut ‘Per Stripes’. Rujuk P.G. Osborn, A Concise Law Dictionary, London,
1964, hal. 238.

Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern World, op. cit, hal.
424.

. Syed Khalid Rashid, Muslim Law, op. cit, hal. 230.

. Ibn Maja, Kitab al-Sunan, Cairo 13134, Ist Edition, Jil. 11, hal. 84, dipetik dalam

Othman Ishak, Hubungan Antara undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang
Adat, op. cit, hal. 13.



31. Yang bermaksud:

“Allah perintahkan kamu mengenai (pembahagian harta Pesaka untuk)
anak-anak kamu, iaitu bahagian dua orang anak perempuan. Tetapi jika
anak-anak perempuan itu lebih dari dua, maka bahagian mereka ialah dua
pertiga dari harta yang ditinggalkan oleh si mati. Dan jika anak perempuan
itu seorang sahaja, maka bahagiannya ialah seperdua (separuh) harta itu.
Dan bagi ibu bapa si mati tiap-tiap seorang dari keduanya: seperenam dari
harta yang ditinggalkan si mati, jika si mati itu mempunyai anak. Tetapi
jika si mati tidak mempunyai anak, sedangkan yang mewarisinya hanyalah
kedua ibu bapanya, maka bahagian ibunya ialah sepertiga. Kalau pula si
mati itu mempunyai beberapa orang saudara (adik-beradik), maka
bahagian ibunya ialah seperenam. (Pembahagian itu) ialah sesudah
diselesaikan wasiat si mati, dan sesudah dibayar hutangnya. Ibu bapa dan
anak-anak kamu, kamu tidak mengetahui siapa di antaranya yang lebih
dekat serta banyak manfaatnya kepada kamu. (Pembahagian harta Pesaka
dan penentuan bahagian masing-masing seperti yang diterangkan itu ialah)
ketetapan dari Allah, sesungguhnya Allah adalah Maha Mengetahui, lagi
maha Bijaksana”.

32. Manakala ayat ini pula merupakan sambungan kepada ayat di atas.

“ Dan bagi kepada seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isteri
kamu jika mereka tidak mempunyai anak. Tetapi jika mereka mempunyai
anak maka kamu beroleh seperempat dari harta yang mereka tinggalkan,
sesudah ditunaikan wasiat dan sesudah dibayar hutangnya. Dan bagi
mereka (isteri-isteri) pula seperempat dari harta yang kamu tinggalkan,
jika kamu tidak mempunyai anak. Tetapi kalau kamu mempunyai anak
maka bahagian mereka (isteri-isteri) ialah seperlapan dari harta yang kamu
tinggalkan, sesudah ditunaikan wasiat dan dibayar hutangnya. Dan jika si
mati yang diwarisi itu, lelaki atau perempuan, yang tidak meninggalkan
anak atau bapa dan ada meninggalkan seorang saudara lelaki (seibu) atau
saudara perempuan (seibu) maka bagi tiap-tiap seorang dari keduanya
ialah seperenam. Kalau pula mereka (saudara-saudara yang seibu itu) lebih
dari seorang, maka mereka bersekutu pada sepertiga (dengan mendapat
sama banyak lelaki dengan perempuan), sesudah ditunai wasiat dan
dibayar hutangnya; wasiat-wasiat yang tersebut hendaklah tidak
mendatangkan mudarat (kepada) waris-warisnya. (Tiap-tiap satu hukum
itu) ialah ketetapan dari Allah. Dan (ingatlah) Allah Maha Mengetahui lagi
maha Penyabar™.

33. Manakala ayat 176 ini pula memperkatakan mengenai bahagian saudara-saudara
seibu sebapa pula.

“ Mereka (orang-orang Islam umatnya) meminta fatwa kepada mu (wahai
Muhammad, mengenai masalah ‘Kalalah’). Katakanlah: Allah memberi
fatwa kepada kamu dalam perkara-perkara ‘Kalalah® itu, iaitu jika
seseorang mati yang tidak mempunyai anak dan ia mempunyai seorang
saudara perempuan, maka bagi saudara perempuan itu seperdua dari harta



34.

36.

38.

39.

40.

yang ditinggalkan oleh si mati, dan ia pula (saudara lelaki itu) mewarisi
(semua harta) saudara perempuannya, jika saudara perempuannya tidak
mempunyai anak. Kalau pula saudara perempuan itu dua orang, maka
keduanya mendapat dua pertiga dari harta yang ditinggalkan oleh si mati.
Dan sekiranya mereka (saudara-saudaranya itu) ramai, lelaki dan
perempuan, maka bahagian seorang lelaki menyamai bahagian dua orang
perempuan. Allah menerangkan (hukum ini) kepada kamu supaya kamu
tidak sesat. Dan (ingatlah) Allah Maha Mengetahui akan tiap-tiap
sesuatu”.

Maksud ‘Kalalah® ialah seseorang yang mati, lelaki atau perempuan, yang tidak
meninggalkan anak atau bapa. Oleh itu ketiga-tiga ayat yang dinyatakan tadi telah
menjadi asas kepada sistem Pesaka Islam. Untuk pemahaman ringkas, rujuk Dr.
H. Abdullah Siddik S.H, Hukum waris Islam, Widjaya, Jakarta, 1984, Bab 1.

Mengikut kamus Dwibahasa, Dewan Bahasa & Pustaka dan Kementerian
Pelajaran Malaysia, Kuala Lumpur, 1985, etimologi didefinisikan sebagai satu
cabang ilmu bahasa mengenai asal-usul harta.

. Dr. Amir Syariffuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan

Adat Minangkabau, Gunung Agung, Jakarta, MCMLXXXIV, hal. 140-141. Mohd
Riduan Awang, Konsep undang-Undang Tanah Islam Pendekatan Perbandingan,
Al-Rahmaniah, Kuala Lumur, 1987, hal. 108-109. Untuk pembacaan lanjut, sila
rujuk Halebury’s Laws of England, 4™ Edition, Lord Hail sham of St Mary bone,
Vol. 12, Butterworths, London, 1975, para 401-443 dan Henry Campbell black,
Black Law Dictionary, 5™. Edition, Publishing Co. 1979, hal. 347.

Joseph Minattur, The Nature of Malay Customary Law, Journal of Malaysian
Comparative Law, University Malaya, Kuala Lumpur, Vol. 6, hal. 327.

.Kamus Dwibahasa, Dewan Bahasa & Pustaka dan Kementerian Pelajaran

Malaysia 1985, hal. 315.
P.C. Lloyd, Yoruba Land Law, London, 1962 hal. 14.

Dr. Amir Syariffuddin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau, op. cit, hal. 140.

Di setengah-setengah negeri, Adat diakui sebagai satu cabang undang-undang
umpamanya di Malaysia. Oleh itu ia memerlukan penguatkuasaan dari segi
undang-undang. Di Malaysia, ini dapat dilihat melalui peruntukan statute seperti
‘enakmen Pemegangan Tanah Adat 1906°. Sementara menurut Dr A.R Biswas
dalam Biswas Encyclopedia Law Dictionary, De Books Eastern Law House,
Calcutta, 1979, hal. 208.

“ For a custom to be valid, it must have 4 essential tributes:

It must be immemorial.

It must be reasonable.

It must be continued without interruption since it immemorial origin.
It must be certain in respect of its nature, generally”.

o o © o



41.

43.

44,

46.

47.

48.

49,

Haji Mohd Din bin Ali, Malay Customary Law/ Family, Intisari, Malaysia
Sociological Research Institute, Singapore 1963, Jil. 11, No. 4, hal. 34.

. Kurf didefinisikan oleh Elias Modern Dictionary, Arabic-English, di halaman 434,

sebagai konvensyen, amalan yang diakui atau adat.

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang Tanah Islam Pendekatan
Perbandingan, op. cit, hal. 108.

Perbilangan adat menyatakan:

“Maka turutlah Dato’ Seri Maharaja Diraja membawa Penghulu yang dua
silai iaitu Dato’ Temenggung dan Dato’ Perpatih Nan Sebatang turun ke
laut ke bandar Rokan tempat perahu yang bersusun-susun tempat halah
yang berselang-seli. Di situlah pembahagian Dato’ Temenggung dengan
Dato’ Perpatih Nan Sebatang menghilir ke Kampar kiri dan menghulu ke
Kampar kanan”.

. Ini merupakan salah satu ciri Adat Perpatih yang diamalkan di Negeri Sembilan,

di mana perkahwinan sesama suku adalah dilarang ketat.

Joseph Minattur, The Nature of Malay Customary Law, op. cit, hal. 329.

Dua belas suku tersebut terdiri daripada Biduanda, Batu Hampar, Seri
Melenggang, Tanah Datar, Mungkal, Seri Lemak, Tiga Batu, tiga Nenek, Paya

Kumbuh, Anak Melaka, Anak Aceh dan Batu Belang.

T.A. Manring, National Integration And Legal Systems: Malaysia, Malaya Law
Review, Vol. 10. July 1968, hal. 47.

Ibid, hal. 47.

. Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Islam dan Undang-Undang

Adat, op. cit, hal. 75.

. Professor Madya Hj Taha Abd. Kadir, Dilema Yang Wujud Dalam Masyarakat

Adat Perpatih Masa Kini, Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih, Universiti
Kebangsaan Malaysia, 17-18 Sept. 1988, hal. 1.

. Perbilangan adat ialah sejenis bentuk ucap fikiran yang mengandungi makna

kiasan terhadap masyarakat. Yang disentuh oleh perbilangan itu ialah undang-
undang dalam masyarakat, yakni dalam konteks pertanian, ternakan, pembahagian
harta, pajakan, pertunangan, tanggungjawab, pembahagian tugas, umum dan
mungkin juga falsafah masyarakat. Ia adalah hasil daripada pengalaman dan
renungan yang berlatarbelakangkan kepada masalah hidup seharian berasas
kepada kebudayaan masyarakatnya. la dijadikan ukuran ketinggian dan kemajuan
pemikiran masyarakat itu. Faedahnya amat besar, lebih-lebih lagi dari sudut
kebudayaan dan identiti masyarakat itu.



§3.

54.

60.

61.

Dari segi organisasi masyarakat Adat Perpatih, perbilangan adat menyatakan:

Bulat anak buah menjadi buapak,
Bulat buapak menjadi lembaga,
Bulat lembaga menjadi undang,
Bulat undang menjadi raja,

Raja memerintah alam,

Undang memerintah luak,
Lembaga memerintah suku,
Buapak memerintah anak buah,
Laki memerintah bini.

Dr. Amir Syariffudin, Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau, op. cit. hal. 143-150.

. Umpamanya adat anak perempuan, apabila besar di carikan suami. Maka timbul

pula adat atau nilai ketimuran yang mewujudkan perbilangan adat ‘adat
perempuan menanti-nantikan, adat anak lelaki ditanya-tanya (risik)’.

. M.B. Hooker, Islamic Law In South-East Asia, Oxford Universiti Press, Oxford,

New York, 1984, hal. 161-162.

. Perkara 160 Perlembagaan Persekutuan.

. Ahmad Ibrahim, Islamic Law In Malaysia, Journal of Malaysian Comparative

Law, Vol. 8, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, 1981, hal. 39.

. Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Islam dengan Undang-Undang

Adat, op. cit, hal. 95.

E.N. Taylor, The Customary Law of Rembau, Journal of Malayan Branch royal
Asiatic Society, Singapore, Vol. VII, 1929, hal. 9.

M.B. Hooker, Adat and Islam In Malaya, Malaya Review Legal Essays, Malaya
Law Review, Kuala Lumpur, 1975, hal. 164-165.

. Ibid, hal. 67.

.Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-

Undang, op. cit, hal. 9.



Senarai Rujukan
Buku

A.Monif Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Abdullah Siddik, Dr. Pengantar Undang-Undang Adat Di Malaysia, Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1975.

Abdul Rahim M.A. The Principles of Muhammadan Jurisprudence According To
Hanafi, Maliki, Shafie And Hambali Schools. Lahore: All Pakistan Legal Decisions,
1975.

Abdul Rashid Hj Abdul Latiff. Hukum Pusaka Dalam Islam, Satu Kajian
Perbandingan. Shah Alam: Penerbitan Hizbi, 1987.

Ahmad Amin, Dr. Fajar Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka,
Kementerian Pelajaran Malaysia, 1980.

Ahmad Ibrahim. Islamic Law In Malaya. Kuala Lumpur: Malaysian Sociological
Research Institute Ltd, 1975.

Shafie Law. Singapore: Malayan Law Journal Pte. Ltd, 1976.

Amir Syariffuddin, Dr. Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau. Jakarta: Gunung Agung, 1984.

A.R. Biswas, Dr. Biswas Encyclopedia Law Dictionary. Calcutta: Debooks Eastern
Law House, 1979.

Black, Henry Campbell. Black’s Law Dictionary. St. Paul Minn: West Publishing Co,
1979,

Curzon L.B. A Dictionary Of Law. London: Macdonald And Evans, 1979.
Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia. Kamus Dwibahasa
Inggeris-Bahasa Malaysia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian

Pelajaran Malaysia, 1985.

Elias, A. Elias & Ed. E. Elias. Elias’ Modern Dictionary, Arabic-English. Cairo:
Elias’ Modern Publishing House & Co. 1986.

Ely. R.T. Property And Contract In Their Relations to The Distributions of Wealth.
London: Mac Millan, 1914.

H. Abdullah Siddik S.H. Dr. hukum Waris Islam Dan Perkembangannya Di Seluruh
Dunia Islam. Jakarta: Penerbitan Widjaya, 1984.



Hailsham of St. Marylebone, Lord. Halbury’s Laws of England. London:
Butterworth’s, 1975.

Hamilton, Walton. Property, Encyclopedia of The Social Sciences. New York: Mac
Millan, 1933.

Hollowell, Peter. Property And Social Relations. London: Heneman, 1982.

Hooker, M.B. Adat And Islam In Malaya, Malaya Law Review Legal Essays. Kuala
Lumpur: Malaya Law Review, 1975.

Hooker, M.B. Islamic Law In South East-Asia. Oxford: Oxford University Press,
1984.

Ismail Hamid. Masyarakat Dan Budaya Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Jamal J. Nasir. The Islamic Law Of Personal Status. London: Graham & Trotman,
1986.

K. Ali M.A. Prof. A Study Of Islamic History. Calcutta: Mullick Brothers, 1974.
K.J. Aiyer’s. Manual Of Law Terms And Phrases. Allahabad: Law Book Co. 1973.

Lewis, Bernard. The Arabs In History. London: Hutchinson University Library, 1970.

Mahiudin Abu Zakaria Yahya Ibn Sharif En-Nawawi. Minhaj Et-Taliban. Lahore:
Law Publishing Co. 1977.

Mergary, Robert, Sir And H.-W.R. wade. The Law Of Real Property. London: Stevens
& Sons Ltd, 1984.

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang Tanah Islam, Pendekatan
Perbandingan. Kuala Lumpur: Al-Rahmaniah, 1987.

Mohd Sanusi B. Hj. Mahmood, Hj. Undang-Undang Keluarga Dalam Islam. Kota
Bharu, Kelantan: Dian Darul Nain Sdn. Bhd. 1984.

Mokhtar b. Hj. Mohd Dom, Hj. Adat Perpatih Dan Adat Istiadat Masyarakat
Malaysia. Kuala Lumpur: Federal Publications, 1977.

Osborn P.G. A Concise Law Dictionary. London: Sweet & Maxwell, 1983.
Othman Ishak. Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang

Adat. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia,
1982.



Sihombing, Judith. National Land Code, A Commentary. Kuala Lumpur: Malayan
Law Journal, 1981.

Sood, Teo Keang, Khaw Lake Tee. Land Law In Malaysia Cases And Commentary.
Singapore: Butterworth’s And Co. (Asia) Pte. Ltd. 1981.

Syed Khalid Rashid. Muslim Law. Lucknow: Eastern Book Co. 1979.

Tafsir Pimpinan Ar-Rahman Kepada Pengertian Al-Quran. Sheikh Abdullah Basmeih.
Kuala Lumpur: Bahagian Agama, Jabatan Perdana Menteri, 1985.

Jurnal

Manring T.A. “National Integration And Legal Systems: Malaysia”. Malaya Law
Review, 20 (1968), hal. 29-54.

Md. Akhir Bin Hj. Yaakob. “Harta Sepencarian”. Jurnal Hukum, (Muharram 1405/
September 1984), hal. 36-60.

Minnattur, Joseph. “The Nature Of Malay Customary Law”. Malaya Law Review, 6
(1964), hal. 327-352.

Mohd Din bin Ali, hj. “*Malay Customary Law/ Family”. Intisari, II (1963).

Salleh Abbas, Tun. “Perlaksanaan Undang-Undang Islam Di Malaysia”. Jurnal
Hukum, (Rejab 1404/ April 1984), hal. 143-148.

Taylor En.N. “Customary Law Of Rembau®”, Journal Of Malayan Branch Royal
Asiatic Society, VII (1928), hal. 1-289.
Akhbar

Berita Minggu, Ahad 28 Januari, 1990.

Kertas Kerja Seminar

Hj. Taha Abdul Kadir, Prof. Madya. “Dilema Yang Wujud Dalam Masyarakat Adat
Perpatih”. Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih, Universeiti Kebangsaan Malaysia,
(17-18 September 1988).



